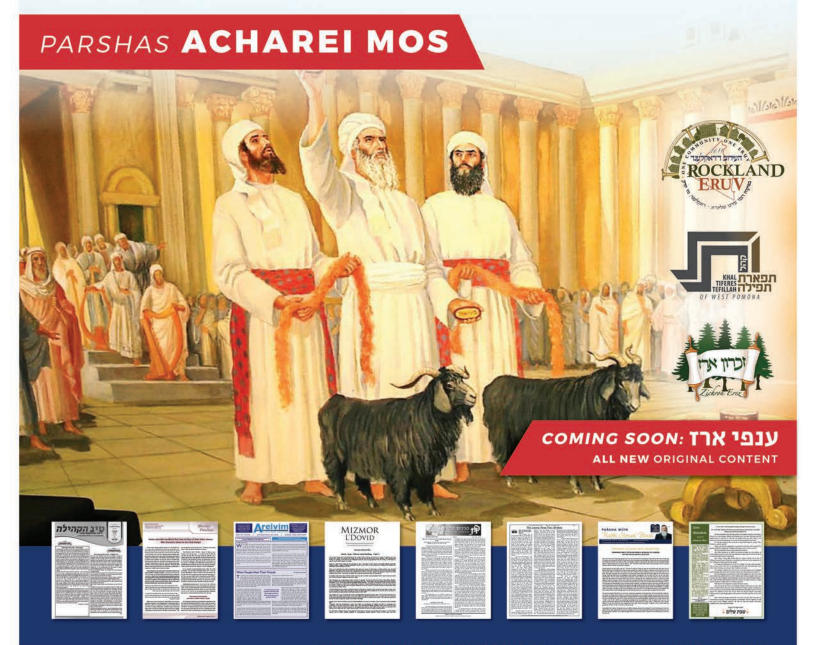


ISSUE #029 · MONSEY: Parshas Acharei Mos Candle Lighting - 7:37 · Shabbos Ends - 8:42 · May 4, 2019 · 29 Nissan, 5779 · B5"D



**DIVREI TORAH PRINTED & DISTRIBUTED BY RAMAPOST** 



ENGLISH DIVREI TORAH TIV HAKEHILA • SHVILEI PINCHAS • AREIVIM • MIZMOR L'DOVID PENINIM ON THE TORAH • PARSHA PSHETEL • RAV BRAZIL • ZERA SHIMSHON

# SPONSOR A DVAR TORAH

#### SPONSOR AN ENTIRE WEEK FOR \$360

#### Following Daas Torah, Ramapost is sharing the opporuntity to sponsor weekly Divrei Torah.

The following publications are read by hundreds of people every Shabbos. Sponsor an individual Dvar Torah or the entire collection, in the zechus of a choleh, l'eiluy nishmas, or for someone in need. A small message can be put on the Dvar Torah of your choice which will be distributed across Monsey and online.







#### That dwells with them – השוכן איתם

A great Rabbi once went out into the street one Shabbos, and he saw a teenager who he knew to be upstanding, but to his great dismay, the boy got in with some bad friends and Rachmana litzlan he discarded the voke of Torah and mitzvos and now he found the boy sitting in the street with his friends smoking cigarettes. The Rabbi, since he knew the boy, approached him and after greeting him with Shabbat Shalom, said to him, 'You should know that in Heaven they are holding you accountable for neglecting the Torah [bitul Torah] that you are doing now!' The boy laughed and said, 'Rebbe, perhaps you do not see well, I am smoking on Shabbos and you are talking about neglecting Torah?!' The Rav replied, 'True, to my disappointment I see quite well, but you should know that aside from desecrating Shabbos in public, they are also holding you accountable for neglecting Torah now!' The words entered the heart of the boy and he did not leave him alone until he improved himself.

'וכן יעשה לאהל מועד השוכן איתם בתוך טומאותם' – 'And so shall he do for the Tent of Meeting that dwells with them amid their impurity' (16:16). Rashi explains: Even though they are impure, the Shechina is among them. This is encouragement for every Jew. The nature of the *yetzer* is to entice the person to sin, and then it convinces him that HaKadosh Baruch Hu does not want him anymore, *chas v'shalom*, and this is a great fallacy. HaKadosh Baruch Hu is constantly found in every Jew wherever he might be, even if *chas v'shalom*, he has fallen to very low places, he must know that HaKadosh Baruch Hu is there with him and this is what Rashi HaKadosh tells us: 'Even though they are impure, the Shechina is among them.'

True, the feeling that it is possible that HaKadosh Baruch Hu is not found with me is caused by the barriers that a person puts up since every sin a person transgresses constructs a barrier that separates between him and HaKadosh Baruch Hu, therefore, he feels and thinks that he is distant, he thinks he is exiled from the King's palace. But this is not true, Israel is called 'banim' – 'children' as it states 'בנים אתם לה' אלוקיכם' - 'You are children to Hashem, your G-d' (Devorim 14:1) and a father never exiles his son even if he sins against him. The moment a Jew repents, the barriers are removed and then he sees that the bond with the Creator is eternal and is never broken, not even 'amid their impurity'.

Tiv HaTorah - Acharei



#### 'The essence of the stories'- 'טיב המעשיות'

We know from Tzaddikim that the very telling of stories of Tzaddikim brings down good influences and salvations. Therefore, Chassidim and men of deeds were accustomed to tell stories of Tzaddikim to work salvations and to arouse the merits that were in those days and apply it to modern times. There were Tzaddikim who knew how to apply stories to every situation, the perfect story that would bring salvation to that particular tribulation. The three stories that are usually told before Pesach, Tzaddikim have revealed to us the propitiousness and the power to extend parnasah with abundance for the holiday needs.

After an introduction like this, I must relate a story that happened to my good friend:

My friend called me to remind me to tell the three famous stories on the *yahrzeit* of R' Elimelech of Lizensk knowing that whoever tells them will make Pesach with abundance.

He also called me to remind me to tell the stories on Shabbos HaChodesh since there is a tradition to tell them then as well.

Since I know that his situation is not simple, I asked him to join me after Pesach to see how things went and what salvation came about because of the stories.

Before Rosh Chodesh Nissan that friend called me and told me

"A relative of mine came from overseas to Israel for Pesach. My wife and I discussed about inviting them for the Seder so that that they could have the proper atmosphere for the holiday. The next day I took out my cell phone to call them, when just then my phone rang in my hand and on the other end was the relative. Before I could say a word, he asked on behalf of his wife if there was any chance that they could come to us on Seder night so that they would have the holiday atmosphere. I was very pleased, and I replied that I was just about to call them to invite them, but he did not give me a chance to speak and he said: "I will cover all expenses for the holiday, I am depositing in your bank account enough to cover all the expenses for the holiday in abundance!!!"

He continued to thank us and he did not let me refuse. The next day there were 10 000 shekel in my hank account enough to make

day there were 10,000 shekel in my bank account, enough to make Pesach and then some!!!

My friend was excited and even I saw the beneficence, and his relative was pleased for the simple faith and the salvation that came about. I got his permission to send the story to Tiv HaHashgacha since we decided that the story should be publicized.

ה.:





#### ההתמודדות עם הנסיון Dealing with the challenge



In this parsha, the Torah details the illicit relations (18:6-30) and amazingly, this is the exact reading that we read on the most holy day of Yom Kippur. When we get to this reading everyone wonders why a reading that testifies about man when he is at such a low level and wallowing in sin, is read when the person feels elevated. He has already confessed his sins several times, and after he has purified himself by fasting and crying for his sins and at this point, he only wants to gaze at the glow of Hashem. It is just now that he is confronted by matters that apply to the lesser ones of the nation. Would it not have been more fitting to read something at this point that would encourage the person with awe and love for his Creator while he feels elevated, and to be happy with what he has, to be a servant of the King of the World, and not to mention things that would bring one down on Yom Kippur?

Perhaps this comes to teach the person that is aroused to do Teshuva that even though at this moment he regrets his sins, and the light of the holy day causes these sins to be detestable to him, and it seems to him that he will not sin with them again, he must know that on most days these negative deeds can entice him. Therefore, even now when he accepts the yoke of the Kingdom of Heaven on him, he cannot simply negate the yetzer that wants to kill him because of his sins. If a person is not reminded about the difficult times when he is doing Teshuva, then perhaps his Teshuva is not a real Teshuva. Perhaps his whole elevated feeling is because of where he is standing at the moment, at an elevated level, but really, he does not want to accept the yoke of the Kingdom of Heaven in every situation. Even though he expressly states that he is accepting a complete repentance and he will no longer sin, perhaps if he would be reminded of the challenge that he was confronted with he would accept this upon himself. Therefore, we remind the person that there are other tests and situations and not all times are the same. If he wants to do proper Teshuva, it is incumbent on him to accept that in every situation he will not stray from the will of HaKadosh Baruch Hu,

On the other hand, we want to encourage the person that when he remembers the problematic challenges, since he is at an elevated state, he will think to himself, 'Who would want to transgress these severe sins? How is it possible for a person to sink so low?' He will also wonder, why the Torah felt the need to warn about these situations? Any person who is at an elevated level can wonder, how is it possible to stumble with these degrading challenges? Then he will remember that he too stood facing other degrading challenges which were difficult for him to overcome and while standing in his elevated position he will wonder why he could not overcome those seemingly insignificant challenges. At this moment he will realize that these challenges had no substance. They were just the enticements of the yetzer telling that there was significance to these confrontations. Therefore, now, when Heaven is not testing him, he realizes that these enticements were foolish and evil spirited. He will get encouragement from this for the future since he now realizes that it was the yetzer within him filling him with a spirit of nonsense. That moment will be a sign for him as how to proceed, so that should he stumble again and e will have to deal with the difficult and bitter challenge, he will remember those moments when he thought that there is no substance to these enticements and this will help him overcome the challenges.

These things have to be a beacon of light for him all year long. Sometimes a person senses that he is at a higher level, it is then that he must realize that it is impossible to know what the day will bring.

Even though now, it seems to him that he will never stumble, it is possible that a day might come, and he will do something without thinking about the severity of what he is doing. Therefore, now, when he is still at a higher level, it behooves him to prepare himself for the day when he might stumble, by thinking how negative and foolish that act might be. Then, when he is faced with that challenge, he will remember the good days when he prepared himself and that there is no substance to these enticements, and then he can overpower his *yetzer*.

Even when the person finds himself in a low place, and he has not yet earned great stature, and he still does not know that the difficult challenge is nothing, he must realize that the challenge is momentary, temporary. This awareness will also help him overcome it.

HaRav HaKadosh of Kovrin zy"a would similarly expound the following posuk (Shemos 16:6) ערב וידעתם כי ה' הוציא אתכם מארץ' "מצרים ובוקר וראיתם את כבוד ה 'In the evening, you will know that Hashem took you out of the land of Egypt, and in the morning you will see the glory of Hashem'. 'Evening', when a person is in the category of evening, when he is smallminded. The result will be that the yetzer will find an opening in his heart to entice him to transgress the word of Hashem. It will seem to the person that he cannot overcome his yetzer. Then the advice is 'you will know that Hashem took you out of the land of Egypt', that is, do not think that you cannot succeed, for there were times when we were subjugated to Pharaoh in Egypt and it seemed to us that we would not be able to stand up to him. It was well known that due to the power of their magic no one was able to flee from there. It never entered anyone's mind that in a matter of days the power of the Egyptians would be dissolved, and everyone would realize that there was no substance to the encrustations of their uncleanliness. But HaKadosh Baruch Hu, with His abundant mercy, ultimately demonstrated that there was no substance to their encrustations. When the time came, all the strange spirits dissipated, and Israel merited to be redeemed. Similarly, it is incumbent on the person to know that just as it was then, so it is now. If it seems to him that there is substance to these swirling spirits of evil, his spirit should not fall, and he should not think that he is not able to overcome his yetzer since he does not see a way. He must realize that the truth of the matter is that there is nothing of substance here and it is only here now to test him. Therefore, all he has to do is strengthen his resolve until Heaven has mercy on him and then it will be proven that this was just an illusion. Similarly, when a person is elevated and is in the category of 'morning', then, when his mind is clear, and he realizes that there is no substance to the winds that the yetzer is stirring, then, 'you will see the glory of Hashem', that is, then it is incumbent on the person to know that it is forbidden to rely on himself until the day of his death, for this is only in the category of 'the glory of Hashem' which is the kindnesses of the Omnipresent, Baruch Hu, Who protects him from the snares of the yetzer. But he must realize that he lives in the mundane world and it is quite possible that in time he will stumble into one of these traps and the spirit of the yetzer will confront him with a difficult challenge. Therefore, it is incumbent on him to know now, when he is at a higher level and he recognizes the deceits of the yetzer and already knows that they are only nonsense and evil spirited, then he will be able to withstand the difficult times. He will have the wherewithal to stand against it.

Hashem Yisbarach should help us that we not stumble with the traps of the *yetzer*, and we should merit to innocently go in the paths of Hashem Yisbarach.







# Nadav and Avihu Sacrificed Their Lives in Place of Their Father Aharon Who Yearned to Atone for the Cheit HaEigel

In this week's parsha, parshas Acharei, we read (Vayikra 16, 1): יודבר ה' אל משה אחרי מות שני בני אהרן בקרבתם לפני ה' וימותו. ויאמר ה' אל משה דבר אל אהרן אחיך, ואל יבוא בכל עת אל הקודש מבית לפרוכת אל פני אל משה דבר אל אהרן אחיך, ואל יבוא בכל עת אל הקודש מבית לפרוכת אל משה דבר אל הארון ולא ימות כי בענן אראה על הכפורת. בזאת יבוא אהרן אל לעולה" Hashem spoke to Moshe after the death of Aharon's two sons, when they approached before Hashem, and they died. And Hashem said to Moshe: Speak to Aharon, your brother—he may not come at all times into the Sanctuary, within the "parochet" (curtain), in front of the "kaporet" (cover) that is upon the "aron," and he will not die; for with a cloud I appear upon the "kaporet." With this shall Aharon come into the Sanctuary—with a bull, a young male of cattle, for a "chatat" and a ram for an "olah."

Rashi comments on the juxtaposition of the death of Aharon's two sons and HKB"H's warning to Aharon: "ואל יבוא בכל עת אל הקודש מבית "ואל יבוא בכל עת אל הקודש מבית he may not come at all times into the Sanctuary, within the "parochet." Based on the Toras Kohanim, Rashi explains that Aharon was prohibited from entering the Kodesh HaKodashim throughout the year with the exception of Yom HaKippurim; so that he would not die as his two sons did—in their attempt to offer the "ketores" (incense) in the Kodesh HaKodashim. Here are the words of Rashi:

וידבר ה' אל משה אחרי מות שני בני אהרן וגו', מה תלמוד לומר, היה רבי אלעזר בן עזריה מושלו, משל לחולה שנכנס אצלו רופא, אמר לו אל תאכל צונן ואל תשכב בן עזריה מושלו, משל לחולה שנכנס צונן, ואל תשכב בטחב, שלא תמות כדרך שמת פלוני, זה זרזו יותר מן הראשון, לכך נאמר אחרי מות שני בני אהרן.

ויאמר ה' אל משה דבר אל אהרן אחיך ואל יבוא, שלא ימות כדרך שמתו בניו, ולא ימות, שאם בא הוא מת. כי בענן אראה, כי תמיד אני נראה שם עם עמוד ענני, ולפי שגלוי שכינתי שם, יזהר שלא ירגיל לבוא. זהו פשוטו. ומדרשו לא יבוא כי אם בענן הקטרת ביום הכיפורים".

What is the Torah teaching us? Rabbi Elazar ben Azaryah provides a parable. It is comparable to a sick person who is visited by a doctor. He instructs him not to eat cold food and not to lie in a damp, chilly place. Another doctor comes and says to him, "Do not eat cold food, and do not lie in a damp, chilly place, so that you will not die like so-and-so died." This

one roused him more than the first. Therefore, the passuk states: "After the death of Aharon's two sons."

"And Hashem said to Moshe: Speak to Aharon, your brother—he may not come . . ." so that he will not die the way that his sons died. For, if he comes, he will die. For, I always appear there with My pillar of cloud; and because the revelation of My Shechinah is there, he should take care not to come there regularly. This is the simple interpretation of the passuk. According to the Midrashic interpretation, the passuk informs us that he may not come into the Sanctuary except with the cloud of the "ketores" on Yom HaKippurim.

Let us present several perplexing issues which are worth reconciling. Why did HKB"H admonish Aharon not to enter the Kodesh HaKodashim, so that he would not die in the manner that his sons died? Most certainly, even if his sons hadn't died, Aharon—the holy and pure Kohen Gadol—would have heeded HKB"H's warning to the letter of the law: "האל יבוא בכל עת אל הקודש" -- he may not come at all times into the Sanctuary. So, why was it necessary for HKB"H to add the fact that he shouldn't die like his sons did?

Additionally, the passuk states: "אחרי מות שני בני אהרן"—after the death of Aharon's two sons. It does not identify them as Nadav and Avihu. In fact, the Zohar hakadosh (Acharei 56b) notes this oddity: "אחרי מות שני בני אהרן, רבי יוסי אמר, אחרי מות נדב ואביהוא מבעי ליה, מאי טעמא—the passuk should have mentioned their names; we know that Nadav and Avihu were his sons.

## They Approached Hashem and Died a Sudden Painless Death

Let us begin our inquiry by presenting the commentary of the Ohr HaChaim hakadosh regarding the words: "After the death of Aharon's two sons, when they approached before Hashem, and they died." He explains that they come to teach us that Aharon's two sons died, because they got too close to Hashem; their lives expired due to their extreme devotion, consistent with the notion





ENCH ENCHENCH ENCHENCH ENCHENCH ENCHENCH ENCHENCH ENCHENCH ENCHE ENCHENCH ENCH

## Shvilei Pinches

of (Shir HaShirim 5, 6): "נמשי יצאה בדברו"—my soul departed at His decree! Here are his holy words of inspiration:

"דיבר ה' למשה דרך מיתתן, שהיתה על זה האופן בקרבתם לפני ה', פירוש שנתקרבו לפני אור העליון בחיבת הקודש ובזה מתו, והוא סוד הנשיקה שבה מתים הצדיקים. והנה הם שווים למיתת כל הצדיקים, אלא שההפרש הוא, שהצדיקים הנשיקה מתקרבת להם, ואלו הם נתקרבו לה, והוא אומרו בקרבתם לפני ה'.

ואומרו 'וימותו' בתוספות וא"ו, רמז הכתב הפלאת חיבת הצדיקים, שהגם שהיו מרגישים במיתתם, לא נמנעו מקרוב לדביקות נעימות עריבות ידידות חביבות חשיקות מתיקות עד כלות נפשם מהם והבן. ובחינה זו אין מכיר איכותה, והיא מושללת ההכרה, לא מפי מין האגושי ולא מפי כתבו, ולא תושג בהשערות מושכל הגשם".

He explains that this is the concept of the "divine kiss" by which the tzaddikim die—"misas neshikah." There is one difference, however; in general, the kiss approaches them (the tzaddikim); in this instance, they approached Hashem, as indicated by the passuk.

The Ohr HaChaim teaches us an important principle regarding the deaths of Nadav and Avihu. Not only did their lives expire due to their extreme closeness and devotion to Hashem, but they sacrificed their lives willingly for the sake of "kedushas Hashem." We must endeavor to explain why Nadav and Avihu saw fit to sacrifice their lives for the purpose of sanctifying the holy name on the day of the inauguration of the Mishkan.

Furthermore, we must attempt to reconcile the Ohr HaChaim's incredible explanation—that their lives expired by virtue of a "divine kiss"—with the Torah's explicit statement that they died, because they offered an alien fire—"aish zarah"--without being instructed to do so. For, it states in parshas Shemini (Vayikra 10, 1): יויקחו בני אהרן נדב ואביהוא איש מחתתו ויתנו בהן אש וישימו עליה קטורת "ייקריבו לפני ה' אש זרה אשר לא צוה אותם, ותצא אש מלפני ה' ותאכל אותם וימותו ייקריבו לפני ה' אש זרה אשר לא צוה אותם, ותצא אש מלפני ה' ותאכל אותם וימותו fire-pan ("machtah"), they put fire in them and placed incense upon it; and they brought before Hashem an alien fire that He had not commanded them. A fire came forth from before Hashem and consumed them, and they died before Hashem.

Additionally, we find another dimension regarding the extreme kedushah of Nadav and Avihu. In parshas Shemini, immediately after their deaths, Moshe reveals to Aharon (ibid. 3): "ויאמר משה אל אהרן הוא "ויאמר משה אל אהרן הוא "ויאמר בדר ה" לאמר בקרובי אקדש ועל פני כל העם אכבד וידום אהרן" —Moshe said to Aharon: Of this did Hashem speak, saying: "I will be sanctified through those who are close to Me, and I will be honored before the entire people"; and Aharon fell silent. Rashi comments:

"הוא אשר דיבר וגו', היכן דיבר, (שמות כט-מג) ונועדתי שמה לבני ישראל ונקדש בכבודי, אל תקרי בכבודי אלא במכובדי. אמר לו משה לאהרן, אהרן אחי יודע הייתי שיתקדש הבית במיודעיו של מקום, והייתי סבור או בי או בך, עכשיו רואה אני שהם גדולים ממני וממך... ועל פני כל העם אכבד, כשהקב"ה עושה דין בצדיקים מתיירא ומתעלה ומתקלס, אם כן באלו כל שכן ברשעים, וכן הוא אומר (תהלים סח-לו) נורא אלקים ממקדשיך, אל תקרא ממקדשיך אלא ממקודשיך".

"I shall meet there with Bnei Yisrael, and it shall be sanctified through My honor." Do not read this word as "דבכבודי through My honor—but rather as במכובדי—through My honored ones. Moshe said to Aharon, "Aharon my brother, I knew that the House would become sanctified through those intimate with the Omnipresent. I was under the impression that it would be either through me or through you. Now I see that they are greater than me and you . . . "and I will be honored before the entire people": When HKB"H carries out judgment against the tzaddikim, He is feared and exalted and lauded; if it is so with these, it is all the more so with the wicked. Thus it says: "G-d is feared from Your Sanctuary." Do not read ממקרדשיך—from Your Sanctuary—but rather

This teaches us an amazing fact. From the very onset, even before the Mishkan was erected, HKB"H chose Nadav and Avihu to sanctify His name via their deaths on that momentous occasion. Conveying this point, HKB"H said to Moshe: "I shall meet there with Bnei Yisrael, and it shall be sanctified through My honor." In other words, on the day that My Shechinah descends upon the Mishkan, I will be sanctified through My honored ones—who will die for the sake of "kedushas Hashem." Moshe Rabeinu thought that He was referring to himself or to Aharon. When he realized that HKB"H chose Nadav and Avihu for this purpose, he concluded: "Now I see that they are greater than me and you."

Thus, we are presented with a confusing contradiction with regards to the characters of Nadav and Avihu. On the one hand, as attested to by Moshe Rabeinu, they were greater than Moshe and Aharon. After all, HKB"H chose them to sanctify His name. This coincides beautifully with the Ohr HaChaim's notion that they died by means of a "divine kiss": "בקרבתם לפני ה' וימותו"—as they drew near to Hashem, they died. On the other hand, the Torah attests to the fact that they offered an alien fire without being commanded to do so by Hashem.

#### The Sons of Aharon Only Died because They Taught a Halachah in the Presence of Their Teacher Moshe

I would like to propose a solution to this perplexing riddle based on the divergent viewpoints we find in the Midrash concerning the sin of Nadav and Avihu, resulting in their unusual death. The divine





## Shvilei Pinches 3

Tanna, Rabbi Eliezer the great, teaches us a tremendous chiddush. The only reason they died was because they taught a halachah in the presence of their teacher, Moshe—as we have learned in the Gemara (Yoma 53a): רבי אליעזר אומר, לא מתו בני אהרן אלא על שהורו" הלכה בפני משה רבן, מאי דרוש, (ויקרא א-ז) ונתנו בני אהרן הכהן אש על המזבח, אף "על פי שהאש יורדת מן השמים, מצוה להביא מן ההדיוט—Rabbi Eliezer says: The sons of Aharon died only because they rendered a legal decision (halachah) in the presence of Moshe, their teacher. What did they expound? It states: "The sons of Aharon shall place a fire on the mizbeiach." They inferred from this passuk that even though the fire comes down from heaven, there is a mitzvah to bring fire from ordinary sources. Rashi explains: "Even though they pronounced the correct ruling, they were punished for not obtaining permission." According to Rashi, Nadav and Avihu ruled correctly; nevertheless, it was considered a sin, because they did so in the presence of their teacher, Moshe.

At this point, we should make one point clear to avoid a misconception. We should not think that every time they sacrificed korbanos fire came down from the heavens. The Torah teaches us that on the inaugural day of the Mishkan, in the times of Moshe, a fire descended from above onto the copper mizbeiach (Vayikra 9, 24): "יותצא אש מלפני ה' ותאכל על המזבח את העולה ואת החלבים" -- a fire went forth from before Hashem and consumed upon the mizbeiach the olah and the fats. That fire remained on the mizbeiach until the times of Shlomo HaMelech. Then the fire moved to the stone mizbeiach in the Beis HaMikdash. It remained there until Menasheh the King of Yehudah removed the fire.

The source for this information is found in the Gemara (Zevachim 61b): "אש שירדה מן השמים בימי משה, לא נסתלקה מעל מזבח משהרדה מן השמים בימי שלמה, ואש שירדה בימי שלמה לא נסתלקה עד שבא מנשה—the fire that descended from heaven in the times of Moshe did not depart from the copper mizbeiach until the times of Shlomo; and the fire that descended in the times of Shlomo did not depart until Menasheh came and removed it. Rashi explains: "לא נסתלקה, שבשעת המסעות כופין עליו פסכתר ומניחין "לא נסתלקה, שבשעת המסעות כופין עליו פסכתר ומניחין "it did not depart": During the journeys (in the midbar), they covered it with a copper pot and left it in its place. "Until the times of Shlomo": It departed that location and moved to the stone mizbeiach that Shlomo built.

"ותנו בני אהרן. That even though fire descended from heaven on the day of the inauguration of the Mishkan and remained their constantly; "מצוה להביא מן ההדיוט"—it is a mitzvah to bring fire from ordinary sources. From Rashi it is evident that Nadav

and Avihu inferred correctly. So, when the Torah states that they offered: "אש זרה אשר לא צוה אותם"—it means that they were not instructed by Moshe to bring that fire; rather, they rendered the ruling themselves in the presence of their teacher. Therefore, the Torah describes it as: "אש זרה"—an alien fire.

MONTEN BRIEN B

In fact, this explanation presents two difficulties. Firstly, there is the question posed by the Maharsha on Rabbi Eliezer's question in the Gemara (Eiruvin 63a). How can it be suggested that they rendered a halachic decision regarding an issue that is stated explicitly in the Torah: "דנתנו בני אהרן הכהן אש על המזבח"--the sons of Aharon shall place a fire on the mizbeiach. Furthermore, according to the Gemara (Eiruvin 54a), Moshe Rabeinu taught Aharon and his sons the entire Torah several times. That being the case, how can we claim that they taught a halachah in the presence of Moshe, when they were merely fulfilling a directive stated explicitly in the Torah?

Secondly, there is the question posed by Tosafos (ibid.). The passuk in question: "ונתנו בני אהרן הכהן אש על המזבח" is stated in relation to the korbanos sacrificed by the kohanim on the outer, copper mizbeiach. There the fire came down from heaven to consume the korbanos, as it states (Vayikra 9, 24): "ותצא אש מלפני ה' "ותצא אש מלפני ה' העולה ואת החלבים וירא כל העם וירונו ויפלו על פניהם"—a fire went forth from before Hashem and consumed upon the mizbeiach the olah and the fats; the people saw and they praised and fell upon their faces. Regarding those offerings, it states that even though fire descended from above, it was still a mitzvah to bring fire from a human source.

Now, in Torat Kohanim, we are taught that Nadav and Avihu entered the Kodesh HaKodashim to burn the "ketores." Hence, HKB"H warns Aharon in this week's parsha not to enter the Kodesh HaKodashim as his sons did throughout the year except on Yom HaKippurim. This fact can also be deduced from the statement in the Gemara (Sanhedrin 52a): "שני חוטין של אש יצאו "שני חוטין של אש יצאו לארבע, ונכנסו שנים בחוטמו של "two strands of fire emerged from the chamber of the Kodesh HaKodashim and split into four; two entered this one's nostrils and two entered this one's nostrils; and they consumed them.

So, how is it possible to claim that they entered the Kodesh HaKodashim to offer the "ketores," because they expounded on the passuk: "זנתנו בני אהרן הכהן אם על המזבח, אף על פי שהאש יורדת מן השמים, "זנתנו בני אהרן הכהן אם על המזבח, אף על פי שהאש יורדת מן ההדיוט"? This passuk and exposition do not pertain to the Kodesh HaKodashim; the heavenly fire only descended to consume the korbanos offered on the outer mizbeiach. These questions are left unanswered, requiring further investigation.





ENCH ENCHENCH ENCHENCH ENCHENCHENCH ENCHENCH ENCHENCH ENCHENCH ENCHENCH ENCHENCH

# Nadav and Avihu Were Consumed as a Form of Inauguration of the Sacrificial Service

I was struck by a wonderful idea which I would like to offer up on the royal table. First, let us provide the simple interpretation of Moshe's statement to Aharon after the deaths of Nadav and Avihu: אות" "הוא of this did Hashem speak, saying: "I will be sanctified through those who are close to Me, and I will be honored before the entire people." As mentioned above, Rashi comments: "כשהקב"ה עושה דין בצדיקים מתיירא ומתעלה ומתעלה בן באלו כל שכן ברשעים" "בשהקב"ה עושה דין בצדיקים מתיירא ומתעלה ומתעלם. when HKB"H carries out judgment against the tzaddikim, He is feared and exalted and lauded; if it is so with these, it is all the more so with the wicked. It behooves us to understand why HKB"H, the King of Kings, chose to sanctify His name in this dramatic fashion--"בקרובי אקדש", through those close to Him—specifically on the day of the inauguration of the Mishkan—the day on which He rested His Shechinah on the Mishkan.

It is well-known that the purpose of building the Mishkan was so that Yisrael could offer korbanos there, as the Rambam writes (Hilchos Beis HaBechirah 1, 1): ממצות עשה לעשות בית לה' מוכן להיות לה' מוכן להיות כה-ח) ועשו לי מקריבים בו הקרבנות, וחוגגין אליו שלוש פעמים בשנה שנאמר (שמות כה-ח) ועשו לי מקדש, וכבר נתפרש בתורה משכן שעשה משה רבינו והיה לפי שעה".

Furthermore, we are familiar with the Ramban's opinion (Vayikra 1, 9) that the reason HKB"H commanded the sinner to bring a korban as his form of atonement was: "כדי שיחשוב אדם בעשותו "כדי שיחשוב אדם בעשותו ובנפשו, וראוי לו שישבך דמו וישרף גופו, לולא חסד כל אלה, כי חטא לאלקיו בגופו ובנפשו, וראוי לו שישבך דמו וישרף גופו, לולא חסד הבורא שלקח ממנו תמורה, וכיפר הקרבן שיהא דמו תחת דמו, נפש תחת נפש, וראשי אבריו". While doing all of these things, the person should recognize that he has sinned against his G-d in body and soul, and it would have been fitting for his blood to have been spilled and his body to have been burned—were it not for the chesed of the Creator, Who accepted a substitute from him. The korban provides atonement by providing its blood in place of his blood, its life in place of his life and the sacrificial animal's major limbs in place of his major limbs.

According to this understanding, HKB"H willingly accepts the sinner's offering only on the condition that he performs teshuvah for his transgressions. He must truly believe that he deserved to have his own blood spilled, were it not for HKB"H's mercy and kindness to accept the sacrificial animal as his substitute. David HaMelech expresses this fact as follows (Tehillim 51, 18): "כי לא תחפוץ זבח ואתנה 131, 182: לא תחפוץ זבח ואתנה לא תרצה, זבחי אלקים רוח נשברה, לב נשבר ונדכה אלקים לא תבזה" for You do not desire a sacrifice, else I would give it; an olah You do not want. The sacrifices G-d desires are a broken spirit; a broken and contrite heart, O G-d, You will not despise.

We can now appreciate why HKB"H chose to sanctify His name specifically on the inaugural day of the Mishkan with the deaths of Nadav and Avihu, as an example of: "בקרובי אקדש ועל פני כל העם". He did not want Yisrael to erroneously think that now that the Mishkan was erected, they need not fear punishment from HKB"H for their transgressions any longer; for, they could now bring a korban to atone for their sins. Therefore, HKB"H arranged to have His name sanctified by exacting judgment from tzaddikim, such as Nadav and Avihu. In this manner, Yisrael would learn that: "If it is so with these, it is all the more so with the wicked."

# Aharon Yearned to Sacrifice His Life to Atone for the Cheit HaEigel

Continuing on along this exalted path, let us endeavor to explain the deaths of Nadav and Avihu in greater depth. We know that Aharon HaKohen chose to make the eigel for the people rather than sacrificing his life for kedushas Hashem. Chur had already been killed for refusing their request to make the eigel. Aharon figured that if Yisrael killed him as well, there would be no hope of saving Yisrael or remedying their transgressions. This is explained by the Gemara (Sanhedrin 7a) elucidating the passuk (Shemos 32, 5):

"זירא אהרן ויבן מזבח לפניו, מה ראה. אמר רבי בנימין כר יפת אמר רבי אלעזר, ראה חור שזבוח לפניו, אמר אי לא שמענא להו, השתא עבדו לי כדעבדו בחור, ומיקיים בי (איכה ב-כ) אם יהרג במקדש ה' כהן וגביא, ולא הויא להו תקנתא לעולם, מוטב דליעבדו לעגל אפשר הויא להו תקנתא בתשובה".

"Aharon saw and built a mizbeiach before him." What did he see? Rabbi Binyamin the son of Yefes said in the name of Rabbi Elazar: He saw Chur slaughtered before him. He figured: If I do not do as they wish, they will now do to me what they did to Chur, and they will fulfill through me the words of the passuk (Eichah 2, 20): "Should a kohen and a navi be killed in the Sanctuary of Hashem." As a consequence, there will never be a remedy for them; therefore, it is preferable that they make an eigel—leaving open the possibility that they will have a remedy by means of teshuvah.

This is explained at greater length in the Midrash (V.R. 10, 3). It was for this reason that HKB"H chose to hand over the position of Kohen Gadol to Aharon. The Midrash elucidates the following passuk (Tehillim 45, 8): "אהבת צדק ותשנא רשע על כן משחך אלקים אלקים אלקים אלקים "You love righteousness and hate wickedness; therefore, Elokim, your G-d, has anointed you with oil of joy from among your peers.

"בשעה שעשו ישראל אותו מעשה, בתחילה הלכו אצל חור אמרו לו (שמות לב-א) קום עשה לנו אלהים, כיון שלא שמע להן עמדו עליו והרגוהו... ואחר כך הלכו אצל אהרן אמרו לו קום עשה לנו אלהים, כיון ששמע אהרן כן מיד נתיירא... אמר אהרן מה אעשה, הרי הרגו את חור שהיה נביא, עכשיו אם הורגים אותי שאני כהן, מתקיים עליהם המקרא שכתוב (איכה ב-כ) אם יהרג במקדש ה' כהן ונביא, ומיד הם גולין... אמר אהרן אם בונין





ENCH ENCHENCH ENCHENCH ENCHENCHENCH ENCHENCH ENCHENCH ENCHENCH ENCHENCH ENCHENCH

הן [את העגל] אותו הסירחון נתלה בהן, מוטב שיתלה הסירחון בי ולא בישראל... אמר לו הקב"ה לאהרן, אהבת צדק, לצדק את בני ושנאת מלחייבן, על כן משחך אלקים אלקיך, אמר לו, חייך שמכל שבטו של לוי לא נבחר לכהונה גדולה אלא אתה".

When Yisrael performed that ignoble deed, they originally approached Chur. When he refused their request, they attacked him and killed him. Next, they approached Aharon, asking him to make them a god. Hearing their request, Aharon became filled with fear. He deliberated as to how to proceed. They had already killed Chur, who was a prophet. If they now killed him, a kohen, they would in effect be fulfilling the passuk (Eichah 2, 20): "Should a kohen and a prophet be slain in the sanctuary of Hashem," they would be exiled immediately. If they build the "eigel," they will be held accountable for this despicable act; it is preferable that I be held accountable and not Yisrael. HKB"H said to Aharon: For attempting to vindicate My children (loving righteousness) and not wishing to hold them accountable (hating wickedness), your G-d anointed you. From the entire tribe of Levi, only you will be chosen to fill the position of Kohen Gadol.

Thus, we have an explicit source indicating that Aharon was indeed ready and willing to be slain for the sake of kedushas Hashem, as Chur was. Yet, he prevented himself from doing so, in order to save Yisrael from extermination, even though it meant making the eigel. Now, in the aftermath of the cheit ha'eigel, Moshe Rabeinu came down from the mountain and gathered together all of shevet Levi. They took up their swords and killed every person that had sinned with the eigel. Then Moshe prevailed upon Yisrael to perform "teshuvah sheleimah"—total, sincere teshuvah. It is reasonable to conjecture, with the utmost fear and love, that at that point, Aharon yearned to sacrifice himself for the sake of kedushas Hashem, to atone for his part in the cheit ha'eigel. For, although his intent was I'shem shamayim—to spare Yisrael from annihilation—nevertheless, his actions resulted in a tremendous "chilul Hashem." Furthermore, the Gemara states (Yoma 86a) that there is no atonement for "chilul Hashem" until the day one dies.

This then is the significance of the passuk in parshas Shemini (Vayikra 9, 7): "ויאמר משה אל אהרן קרב אל המזבח ועשה את חטאתך ואת "ויאמר משה אל אהרן קרב אל המזבח ועשה את שלאתך וכפר בעדך ובעד העם" —Moshe said to Aharon: Approach the mizbeiach and offer your chatas and your olah and provide atonement for yourself and for the people. Rashi comments: Moshe instructs him to approach the mizbeiach, because Aharon was embarrassed and afraid to approach. Moshe said to him, "Why are you embarrassed? This is what you were selected for." The Ramban explains that he was embarrassed and afraid to approach, because his participation contributed to the making of the eigel. We can suggest that this is the message Moshe was conveying to Aharon: "Table This is what are you embarrassed? This

**is what you were selected for."** On the contrary, precisely because you sacrificed yourself in order to save Yisrael from annihilation, you were chosen to be the Kohen Gadol and to atone for Yisrael.

## Nadav and Avihu Sacrificed Their Lives in Place of Their Father Aharon

Now, let us accept the challenge and reconcile the difficulties presented earlier. The Tanna Rabbi Eliezer said: "לא מתו בני אהרן אלא"

על שהורו הלכה בפני משה רבן, מאי דרוש, ונתנו בני אהרן הכהן אש על המזבח, אף על פי "The sons of Aharon died only because they rendered a legal decision in the presence of Moshe, their teacher. What did they expound? It states: "The sons of Aharon shall place a fire on the mizbeiach." They inferred from this passuk that even though the fire comes down from heaven, there is a mitzvah to bring fire from ordinary sources. Recall that the Maharsha asks what halachah did they render in the presence of their teacher, Moshe? The passuk specifically states that the sons of Aharon must bring fire. We also presented the question posed by the Tosafists. They note that the passuk in question deals with the korbanos offered on the outer mizbeiach and not with the burning of the incense in the Kodesh HaKodashim.

Based on what we have just discussed, let us propose an explanation. Nadav and Avihu—who were as great as Moshe and Aharon, according to Moshe Rabeinu's own testimony—perceived that their father Aharon yearned to sacrifice himself for the sake of kedushas Hashem, in order to atone for his part in the making of the eigel. They also perceived, as a result of their extreme kedushah, that HKB"H did not wish him to actually sacrifice his life; He wanted Aharon to serve Hashem with his entire being while alive in the capacity of Kohen Gadol to atone for Yisrael. Therefore, they decided to sacrifice their own lives in place of their father's; they entered the Kodesh HaKodashim to burn the ketores, even though they realized that doing so was accompanied by great peril.

Yet, from where did they know that they were permitted to take their father's place and sacrifice their own lives in Aharon's stead? This is the allusion Rabbi Eliezer cleverly provides us with: "א מתו בני אהרן אלא על שהורו הלכה בפני משה רבן"—in other words, they rendered a halachah in the presence of their teacher, Moshe; they deduced something that Moshe had not revealed to them.

Rabbi Eliezer goes on to explain that they revealed that they were entitled to sacrifice their own lives in place of Aharon's: "מאי דרוש, מצוה להביא מן.ונתנו בני אהרן הכהן אש על המזבח, אף על פי שהאש יורדת מן השמים, מצוה להביא מן.ונתנו בני אהרן הכהן אש על המזבח, אף על פי שהאש יורדת מן השמים, In other words, Nadav and Avihu ascertained through their immense kedushah that when HKB"H said to Moshe: "ינתנו בני אהרן" המזבח"--the sons of Aharon shall place a fire on the mizbeiach—HKB"H was actually alluding to the fact that the sons of





Aharon themselves should sacrifice their own lives in place of Aharon; they should be consumed by fire in order to sanctify Hashem.

This, in fact, was their elucidation: "אף עלפי שהאש יורדת מן השמים"
even though fire descends from the heavens to consume the korbanos on the mizbeiach; "מצוה להביא מן ההדיוט"—nevertheless, they should also sacrifice themselves on the fire to be consumed as atonement for the cheit ha'eigel. Seeing as they ascertained this interpretation on their own—i.e. they did not receive this interpretation from their teacher, Moshe—it was considered as if they rendered a halachah in the presence of their teacher.

Now, when the passuk states: "זיקריכו לפני ה' אש זרה אשר לא צוה"-and they brought before Hashem an alien fire that He had not commanded them explicitly to bring. For, in general, HKB"H does not desire human sacrifice; He desires that we bring korbanos from animals. Yet, they performed this deed in the category of "eino mitzuveh v'oseh"—one who performs a mitzvah without being commanded to do so. For, they perceived that this was the will of HKB"H, as alluded to by His statement: "זינתנו בני אהרן הכהן אש על"-the sons of Aharon shall place a fire on the mizbeiach.

According to this interpretation, it turns out that from the perspective of the entire nation of Yisrael, it appeared as if they had rendered a halachic decision in the presence of their teacher—when they burned incense in the Kodesh HaKodashim. Because fire emanated from Hashem and consumed them, the name of Heaven was sanctified due to their act, a fulfillment of the words: "בקרובי אקדש"—through those close to Me, I will be sanctified. This stirred Yisrael and made them realize that if the tall and mighty are punished so severely how much more so would HKB"H punish them if they transgressed his precepts. In truth, however, Nadav and Avihu were holy and pure men who sacrificed their lives for the sake of kedushas Hashem, in place of their father Aharon. This enabled Aharon to dedicate the rest of his life to sanctifying Hashem in the capacity of the Kohen Gadol.

# All of Yisrael Will Mourn the Conflagration because They Caused It with the Cheit HaEigel

Based on what we have learned, we can now appreciate the significance of Moshe's declaration regarding the deaths of Nadav and Avihu (Vayikra 10, 6): ""— the entire House of Yisrael will lament the conflagration that Hashem ignited. As explained, Nadav and Avihu were consumed by fire, because they sacrificed their lives for the sake of kedushas Hashem in place of their father Aharon; this enabled him to serve as Kohen Gadol. Therefore, the entire nation of Yisrael that forced

Aharon to make the eigel, and thereby ultimately caused the deaths of Nadav and Avihu, mourned the conflagration ignited by Hashem.

This now sheds light for us on the following pesukim in this week's parsha: "זידבר ה' אל משה אחרי מות שני בני אהרן"; here HKB"H refers to them specifically as: "שני בני אהרן"—Aharon's two sons—rather than by their two names. He is teaching us that they died, because they sacrificed their lives in place of their father, Aharon. In this manner, they revealed their devotion to their father's honor as "בני אהרן". HKB"H goes on to prove that they willingly sacrificed their own lives in place of Aharon: "בקרבתם לפני ה' וימותו" for they merited a gentle death by "divine kiss" due to their closeness to Hashem—as explained by the Ohr HaChaim hakadosh.

Therefore, HKB"H sees fit to warn Aharon: "אואמר ה' אל משה דבר אל הארון אחיך, ואל יבוא בכל עת אל הקודש מבית לפרוכת אל פני הכפורת אשר על הארון החיך, ואל יבוא בכל עת אל הקודש מבית לפרוכת אל פני הכפורת אשר על הארון הארן אחיך, ואל יבוא בכל עת אל הקודש מבית לפרוכת אל פני הכפורת אשר על הארון הארן אחיך, ואל יבוא בכל עת אל הקודש מבית לפרוכת אל שני הכפורת אחיך, ואל יבוא בכל עת אל הקודש מבית הארן אחיך, ואל יבוא בכל עת אל הקודש מבית הארן אחיך, ואל יבוא בכל עת אל הקודש מבית הארן אחיך, ואל יבוא בכל עת אל הארון אחיך, ואל יבוא בכל עת אל הארון אחיך, ואל יבוא בכל עת אל הארן אונה הארן אחיך, ואל יבוא בכל עת אל הקודש מבית הארן אחיך, ואל יבוא בכל עת אל הארון אונה הארן אחיך, ואל יבוא בכל עת אל הארון אחיף, ואל יבוא בכל עת אל הארון אחיף, ואל יבוא בכל עת אל הארון אחיף, ואל הארון אול הארון אול הארון אול הארון אול אול הארון אול הארון אול הארון אול הארון אול הארון אול אול הארון אול אול הארון אול הארון אול אול הארון אול הארון אול אול הארון אול אול הארון אול הארון אול אול אול הארון אול אול אול אול אול הארון אול אול אול אול או

According to this interpretation, HKB"H's statement: "ימות"—and he will not die—is inseparable from His request that Aharon not die in the manner that his sons died. For this reason, HKB"H adds the following: "בזאת יבוא אהרן אל הקודש בפר בן בקר לחטאת—if Aharon truly desires to sacrifice his life, he should do so by means of the sacrificial service. He should have in mind that everything being done to the korban should in fact be done to him; however, he should not actually sacrifice his own life.

Thus, we can conclude that Nadav and Avihu were truly holy and pure men, who sacrificed their lives for the sake of kedushas Hashem in place of their father, Aharon. It was not for naught that Moshe described them as being greater than him and Aharon. Due to their immense kedushah, they merited a special death; their lives expired with a "divine kiss," as the Ohr HaChaim explains regarding the passuk: "בקרבתם לפני ה" וימותו". As to the statement that they offered an alien fire which they were not commanded to bring, this refers to the fact that they sacrificed themselves of their own free will as those who are not commanded to perform a mitzvah but choose to do so nonetheless.

Donated by Family Madeb for the Refuah Shelimah of Lea bat Virgini

To receive the mamarim by email: mamarim@shvileipinchas.com





**EMERGENCY HOTLINE** Dial: 845-371-2760 or Text: 914-490-8129 and type the word "EMERGENCY"

845-371-2760

INFO@AREIVIM.COM

WWW.AREIVIM.COM

To subscribe to the Weekly Email, please email info@areivim.com and enter "Subscribe" into the subject line.

Visit www.TorahAnytime.com to listen to Rabbi Shmuel Gluck's lecture about MAKING THE SEDER

#### By Rabbi Shmuel Gluck

hen Hashem instructs Klal Yisroel with regard to the laws of marriage and relations, he tells them not to act like the Mitzri'im or Cana'anim. Rashi explains that these two nations are mentioned because they are the worst of all the nations. Rav Moshe Feinstein, in Derash Moshe, asks why the worst nations are mentioned. Would it not have been a stronger call for modesty if Klal Yisroel were told not to act even like the "better" nations?

Ray Moshe answers that it was not necessary to mention any of the nation's names, since the Aveiros were already listed. The purpose of mentioning those two nations was to highlight how bad people can become, if they do not take clear steps to protect themselves from doing

How should people protect themselves? They need to create boundaries,

several steps prior to the actual sin. For example, people are not allowed to kill. To avoid the temptation of murder, they should avoid being jealous and taking revenge. To avoid the Aveiro of Arayos (immoral relationships), people should avoid Yichud, men and women being alone in a room, and in general, speaking to one another.

I speak to many people who ask me how Hashem can expect them to keep their thoughts pure. I ask them back how many unmonitored hours they have watched on a computer. The answer is always, "Too many". I have also been asked how people can be expected to wake up for Shacharis. I ask them back, "What time do you go to sleep at night?". Again, the answer is always, "Too late". People are responsible to consider their decisions several steps before they are confronted with the challenges they will eventually face. Otherwise, they will not be able to make the right decisions.

#### When People Hate Their Friends

By Rabbi Shmuel Gluck

he scenario that I am going to describe happened several times in recent weeks, and its lesson is particularly timely during the Sefira period. Rabbi Akiva's students died because of a lack of respect for each other. It is fair to assume that such great students did not openly mistreat each other. Whatever they lacked in their interactions between peers must have been subtle, unnoticed, and possibly limited to their thoughts, as opposed to their behaviors. This makes the Sefira period an opportune time to discuss the subtle, often ignored, challenges Bein Odom L'chaveiro, between people and their friends.

It is beautiful to watch families whose members are very close and supportive of each other. Their mutual respect is rare, and something that all parents should strive for when they raise their own children. I have noticed such closeness in families that have above average Midos, character and social skills, and are successful as "people", even if it's not in business or any other quantifiable category. I realize that their strong sibling and parental relationship is not only made

possible by being emotionally healthy, but that being emotionally healthy will naturally result in healthy family relationships. The level of the relationships are minimally (if at all) dependent on the quality of the individuals.

I have also spoken to other family members who are known as being close and supportive of each other. However, when I speak to them, I find that the closeness is not as "true" as it appears. I am often shocked when they talk to me. They talk about their siblings with a lot of resentment, and are critical of their choices. They are not living healthy, and they are not responsible. They seem unfazed that their siblings say the same things about them. What seems

to be harmonious in public, is chaos in private.

The difference between those family members who truly support their families, and those who don't, is their level of Midos. The reason that I am generalizing about their lack of Midos is because there is a wide range of Midos necessary to support healthy relationships. For this article, in order to have a truly healthy relationship with others, people must have their own emotional, and spiritual, health.

"...in order to have a truly healthy relationship with others, people must have their own emotional, and spiritual, health."

While emotional health, and bad Midos, are not directly related to each other, there is often a correlation between the two. What begins as a lack of good Midos, is allowed to "grow", and often, evolves into mental illness. Bad Midos may trigger dormant tendencies, such as anxiety and depression, but also more serious ones such as OCD and personality disorders. Therefore, what may require therapy, and possibly medication, in later stages, could have been resolved in earlier stages, with the help of a rebbi or other experienced, caring

Mechanech. (I write this with the fear that I will empower parents to downplay the severity of mental illness. Before anyone decides not to use the services of mental health professionals, they should confirm their decision with an expert Mechanech, and possibly, with a mental health professional.)

People who think highly of others are, in most cases, confident people. This allows them to be objective about their own imperfections, and acknowledge that they also make mistakes, and are not perfect. Since they are comfortable with themselves, they find it easy to be comfortable with others.



While reflecting on this message, it is important for people to realize that maybe they are living in a self-induced "bubble". They may want to believe that their public actions, how they greet people, listen to their stories, and offer favors to neighbors, will define their attitudes towards these people. They may want to believe that they think highly of others, and act that way for personal reasons. Few people are truly able to like others. Some people find it difficult to even like themselves. Instead, they are only "okay" with others. The underlying reason that they believe that they like others is because it allows them to feel that they are positive individuals and community members.

Liking people is not limited to how they treat others. It is also about how they think of them. Do they naturally think that all people are good, give them the benefit of the doubt, and are happy when they succeed, even when their success overshadows their own? Do they believe that others have the same right to the cookie, parking place, or the chance to tell their beliefs?

There is something that I had heard several times, but I had not internalized until recently. When people like others, even those who are difficult to like, it does not depend on whether or not they have faults. People will only like others if they like themselves.

Readers may not "see" a strong connection between how much people like others, based on how much they like themselves. Nevertheless, people should consider how their tolerance for others diminishes when they are hungry or tired. Their acceptance of others is dependent on their specific moods and ongoing stress, and therefore they are unable to build any relationships with others.

Many people know that when they are in a good mood, they will "look away" from the faults of others, and any friendships that they create will be "artificial". However, good moods are normal. People may not believe this, because they are so accustomed to living with high stress, in a rush, etc., that they have a distorted view of the norm. The norm should be to appreciate others even though they are not perfect. What is most important is for people to realize that they must first accept themselves, even though they are not perfect.

Mothers usually offer unconditional love to their children, which is why there is the expression, "A child that only a mother can love". Mothers know their children's faults, but they find a way to love them despite those faults. They discount their children's weaknesses as common, or natural, for their children's specific circumstances, and magnify their strengths, as if no one else would have been able to achieve their successes. Mothers do this instinctively. Klal Yisroel is asked to train themselves to also do it.

In addition to finding it difficult to accept others because they find it difficult to accept themselves, it is also difficult because it creates responsibilities for people. Accepting people means that they have to be polite to them, offer them acts of kindness as instructed by the Torah, and to act with dignity in front of them, since they can not be placed into the category of, "I don't care what they think of me".

More than most other Mitzvohs, accepting others is good for Hashem, community, and for people's personal lives. Despite its all-around value, this is among the most difficult Mitzvohs to master, because the "battle" can only be won with subtle nuances that go unrecognized, or denied. Thinking highly of others is worth the effort, especially during the Sefira period.

#### Story from "Torah Tavlin" By Rabbi Dovid Hoffman

any years ago, shortly after he began his rabbinic career in a small town in New York, a young rabbi was asked to speak to a certain woman. "There is an elderly woman in town," he was told by a congregant, "who desperately needs to speak to a rabbi. She has difficulty walking and would find it impossible to come to you. Would you be willing to take the time to go to her home and help her?" The rabbi took the woman's address. Unfortunately, it took two weeks before he was able to go. But finally, he found the time. It was a bitter cold night in December but the visit could not be postponed any further.

He found the house and walked to the front door. He was about to press the buzzer when the door suddenly opened. A young man stood before him in hat and coat obviously on his way out. "Yes," he said, "what can I do for you?"

"I'm here to see Mrs. Cohen." (not her real name) The young man began to quiver and shake. The rabbi couldn't understand his reaction. How could the simple act of indicating who he wanted to see cause so much obvious consternation?

Perplexed, the rabbi waited. Finally, the man said, "Mrs. Cohen is my mother and I'll tell her you're here." They went inside and an elderly lady soon joined them in the living room. She told the rabbi how glad she was to see him and that she desperately needed to speak to him. What was strange though was that her son, who was clearly leaving in a rush a few minutes earlier, now took a seat and seemed hesitant to leave. His mother looked surprised that her son had remained.

The woman turned to the rabbi and explained the reason for her request. "Rabbi, I didn't want to speak of this in front of my son but perhaps it's meant to be that I do so. In fact, the reason for my need for a rabbi has to do with him. You see, I come from a religious Jewish home. My parents and grandparents were profoundly proud of their heritage and lived their lives in accordance with Jewish tradition. But now I fear that their values will come to an end in our family. You see my son is seeing a non-Jewish woman and seems to be seriously considering marrying out of the faith. And that would destroy me."

With that, her son began to sob bitterly and could hardly find his voice. "I have a confession to make," he said, trying to catch his breath in the midst of

#### מעשה אבות...סימן לבנים

crying. "I have been seeing a young lady who isn't Jewish and we have become very serious. For some time she has pushed me to make it possible for her to marry me by converting to Christianity. I finally agreed and tonight was supposed to be the fulfillment of her plan. I told her I would go tonight to Mass with her and after that, meet the priest with her to make arrangements for my conversion. I knew it would be a crushing blow to my mother and that I would no longer be welcome in her home. But I had made the decision and was prepared to go through with it no matter what."

A fresh wave of tears halted the young man's story, but only temporarily. "When I was leaving this evening I wasn't just leaving my house, I was leaving my family, my past, my connection with the Jewish people. This was going to be my break with Judaism and I opened the door to begin my journey into a new life. And who is standing at the door? You! I had no idea who you were but then you introduced yourself. I was dumfounded. I haven't seen a rabbi since my bar mitzvah. And at the very moment I was about to throw away my religion, a rabbi stood in front of me blocking my way. I understood that this could not simply be coincidence. It had to be a message - it was G-d's way of telling me I dare not do what I contemplated."

The young rabbi stared at the young man. He was overwhelmed at the thought of Hashem's Divine intervention Who had made sure that he arrived precisely when his very presence would be viewed as a sign to the young man. They continued talking for several hours. He didn't find out the conclusion until the next day when he got a phone call telling him the rest of the story. The man's fiance phoned him and angrily demanded to know where he was and why he hadn't shown up at the Mass as he had promised. She yelled at him for embarrassing her to her priest by forcing her to cancel their appointment. The young man tried to explain that the inexplicable appearance of a rabbi as he was about to leave made him stop and reconsider.

The lady could not be appeased. She told him it was over between them and concluded with disparaging remarks about Judaism and Jews. "I'm very lucky," the young man told the rabbi, "that Hashem intervened before I made a terrible mistake that would've ruined my life." He tried to thank the rabbi who wouldn't accept his gratitude. Thanks belonged only to the heavenly Author who wrote the script. Adapted from "My Personal Purim Miracle" by Rabbi Benjamin Blech





# MIZMOR L'Dovid

Divrei Torah Inspired by the Torah Commentaries of RAV SHIMSHON RAPHAEL HIRSCH ZT"L

#### **Parshas Acharei Mos**

#### Omer, Iyar, Tiferes and Healing - Part 1

This article is being read at the beginning of the month of *Iyar*, which is also known as a month of healing. Let's look at how this month can sharpen our minds to be able to heal ourselves from many ailments, both physical and spiritual. In addition, given that the day *Kabbolah* was given over was *Lag Ba'omer*, the 18<sup>th</sup> of *Iyar*, we will begin to explore some deeper aspects of healing.

There is a well-known *remez* for this occurring in *Iyar*. The letters of *Iyar* stad for *Ani* (*alef*) *Hashem* (*yud-yud*) *Rofecha* (*reish*), a *posuk* in *Parshas Beshalach*, which we just read on the seventh day of *Pesach* and contains the celebration of the splitting of the sea.

There is an important and often overlooked point about the aspect of *Iyar* being a healing month, says the *Bnei Yissoschor*. This comes from the fact that most physical ailments come from the food we eat. Since the *monn* started falling in the *midbar* and the *monn* was a perfect food in terms of energy created and digestion required, the *Bnei Yisroel* became cured. This power of healing has remained during these days for generations.

In addition, *Iyar* is the only month in which every day has an *Omer* count associated with it. *Iyar* is also the month that connects *Pesach* in *Nissan* to *Shavuos* in *Sivan*.

Iyar, therefore, has a tremendous power of clarity of thought. We see this from the order of the Sheim Havayah, which symbolizes the month of Iyar, which is yud, hey, hey, vov. These letters form the roshei teivos of the words in Yirmiyahu (9:23), "Ki im bezos yishalel hamishalel haskel veyadoa." Yirmiyahu is instructing us not to pride ourselves on wisdom, strength or wealth, but on knowledge of Hashem. The Bnei Yissoschor teaches us that the month of Iyar is a month in which one can reach incredible intellectual levels with regard to knowing Hashem, rendering Iyar ideal for preparing for Matan Torah.

The *Bnei Yissoschor* also explains additional powers in *Iyar* from a number of key events that took place in *Iyar*. First, in *Iyar*, the *be'er* of Miriam gave off water to supply the *Bnei Yisroel* in the *midbar* for the next 40 years. The *be'er*, or well, symbolizes the deep wisdom and hidden secrets of the Torah.

This explains why many of the stories of the *avos hakedoshim* transpired around a *be'er*. We also know that when Rav Chaim Vital was unable to absorb the Torah of his *rebbi*, the *Arizal*, the *Arizal* took him on a boat ride on the Kinneret to the place where the *be'er* of Miriam is said to be and gave him to drink from its waters. His mind then opened up and he was able to grasp the depths of his *rebbi's* teachings.

Another event was the building of the first *Bais Hamikdosh*, the source of wisdom, which commenced during *Chodesh Iyar*.

Therefore, with this background in mind, let's begin our examination of healing and *Iyar* by considering the connection to the third of the *avos*, Yaakov Avinu, who embodies the *sefirah* of *tiferes*, which comes from the word *pe'er*, balance. When the letters of *pe'er* are rearranged, they spell the word *rofeh*, to heal. Yaakov is associated with healing, since *Chazal* say that "*Yaakov Avinu lo meis*" and that he lives on through his descendants.

Rav Shamshon Raphael Hirsch zt"l elucidates the discussion of sickness and healing that appears in both Parshas Vayechi and its related Tehillim, kappitel 41, "Lamnatzeiach mizmor leDovid." Some of these ideas were first





discussed in an article that I wrote several years ago.

In Parshas Vayechi, the Torah states (48:1), "Vayehi acharei hadevorim ha'eilah vayomer leYosef hineh avicha choleh - And it was after those things that it was told to Yosef, 'Your father is sick.'"

Rav Hirsch brilliantly connects many aspects of *Lashon Hakodesh* by first describing how the word *acharei* introduces a crisis. *Choleh*, sickness, starts with the letter *ches* and always expresses a "checking of an action," similar to the word combination of *noeh* and *noach*. *Ha'eilah* comes from the word *olah*, which means an independent raising and a development. Therefore, Rav Hirsch says, dead material sinks, while the force of life moves living material upward.

Rav Hirsch provides an amazing insight into healing. If this *olah*, moving forward power of life, which is really the movement of raising oneself, is hindered, it becomes *choleh*, a restricted development. That is sickness, restricted motion, expressed by the Hebrew letters.

Therefore, the word for healing, *refuah*, relates to *refah*, loosening, which represents the unblocking of the knots that were blocking the upward movement. According to Rav Hirsch, this is the essence of healing and recovery. And now, *teoleh*, the development upwards of the life force, can start again.

Perhaps my musician ears are ringing, but I always hear the English word therapy as deriving from the Hebrew word terafeh, you shall heal.

In his *drashah* on *Tehillim* 41, Rav Hirsch also discusses the *dal* who has been brought low by financial or illness reversals. *Posuk* 2 states, "*Ashrei maskil el dal - Happy is he who gives understanding care to the dal.*"

Rav Hirsch says that this means the caregiver to the sick. While Hashem never abandons the dal, Rav Hirsch says that "this does not mean that we may therefore fold our hands in complacent inactivity. No, we must hurry to the aid of the sick and the poor in order to lessen and alleviate their pain until such time as Hashem sends His help from Above. ... By doing so, you shall have transfigured his sickbed. Not only will you then have made it easier for him to bear his pain, but, by the loving concern you shall have shown him, you will have turned even his sickbed into a place where he may experience kindness and comfort."

Rav Hirsch, unknown to most, suffered severely during the last half of his eighty years from malaria, which led to fever every four weeks. His incredible efforts on behalf of Soviet Jewry - a topic for a later time - were spent while in his greatest physical discomfort.

Posuk 4 echoes the parsha where Yaakov is sick and in bed when it says, "Hashem yisadenu al eres devoy kol mishkavo hofachta vechalyo - Hashem will let him grow strong on his bed of illness, but you will overturn all his lying down during his sickness." In posuk 5, Dovid Hamelech says, "Heal my soul, since I have sinned against you."

Rabbi Matisyahu Glazerson wrote *Torah*, *Light and Healing*, inspired by Dr. Gavriel Tenenbaum, a local Monsey doctor and healer extraordinaire. In the *sefer*, he explains several connections between Yaakov and healing.

First, the injunction in the *Gemara* (*Nedorim* 39b) that visiting the sick removes one-sixtieth of the illness is learned from the posuk of "*Hineh avicha choleh*." The value of *hineh* is 60. The value of *hamitah*, the bed where Yaakov Avinu strengthened himself, has a value of 59. There we see the reduction by one-sixtieth.

Second, Yaakov was injured in the fight with the sar shel Eisav and was healed, says Rashi, by the sun.

Third, Yaakov was told by Lavan that he was "nochasti, divined." Nechoshes, copper, was the source of healing in the midbar from snake bites, and this image of snakes around a pole became the international symbol of healing.

Fourth, the three colors associated with *chesed* (white), *gevurah* (red) and *tiferes* (green) are all indicated in an apple's inside, outside and leaves. Yaakov's fragrance appearing to Yitzchok was a field of apples. In Aramaic, Rabbi Glazerson states, the word to recover from illness is *asepach*, which is *keneged* the word *tapuach*, apple.

Rabbi Glazerson also told me that we can see mystically show *Shabbos* heals. The letters of the word *rofeh*, when spelled out, have a combined value of 702, the same as the value of *Shabbos*.

To be continued...





Parashas Acharei Mos תשע"ט

#### ונתן אהרן על שני השעירים גרלות גורל אחד לד' וגורל אחד לעזאזל

Aharon shall place lots upon the two he-goats: one lot "for Hashem"; and one lot "for Azazel." (16:8)

The two goats are identical in every way; yet, one becomes a *korban*, sacrifice, to Hashem, while the other is sent to Azazel. Apparently, the goats had no say in the matter. We assume that this also happens to people. Two people both do all of the right things (or at least they thought so), but one makes it, while the other does not fare as well. What happened? What about *bechirah chafshis*, freedom of choice? It almost seems that regardless of past choices, one's future is determined for him.

Clearly, this is not true. If we are taught that we have freedom of choice, then unquestionably we have the ability to choose and determine our own destinies. What, then, should we derive from the two identical goats that seem to have no choice? I think the Torah is teaching us that we have a lifetime in which to choose, but, at a certain point in time, it becomes too late. Judgment Day is the time in which all the choices have to be in. This is the time when consequences are rendered, and the choices that we have made come to light. Choice is no longer an option. It is payback time.

We have an entire year to choose the path that we want to travel. Are we traveling *l'Hashem*, to G-d, or have we deviated, made poor choices, and are on a destination course towards Azazel? We are afforded an entire year to choose, to do it right, or - if we err do teshuvah, repent and change course with new and positive choices. This extends throughout the year all the way up until Yom Kippur, when the option for choice is removed. At this time, Hashem chooses either to grant us a good year - or not. He has been very patient with us, allowing us every opportunity to make the change, to make the correct choice. Now, however, it is Yom Kippur, Judgment Day, a day of unparalleled *kedushah*, holiness, a day when all of us - the entire world - stands before Hashem to receive our fate. Hashem is now making the decisions based upon our choices. We no longer have the option of choice, unless we do last minute teshuvah. If a person has not earned the coveted designation of being considered a tzaddik, righteous person, he must plead his case to Hashem, beg for mercy. Otherwise, he is likely to have a humbling experience.

Two identical goats: one is a sacrifice to Hashem; one meets Azazel in the wilderness. No choices; it is not fair. It is *Yom Kippur*. Choices should have been made earlier. On *Yom Kippur*, we stand in judgment – just like the two goats. No choices anymore; it is Judgment Day.

#### ושפך את דמו וכסהו בעפר

He shall pour out its blood and cover it with earth. (17:13)

The Torah commands us to cover part of the blood of the kosher birds or non-domesticated kosher animals that he slaughters. The *Sefer HaChinuch* explains that the *shoresh*, root, of this *mitzvah* is in the relationship between the soul of the slaughtered animal or fowl and its blood. Blood is the life source of the living animal, thus,

it is fitting for us to cover the soul and hide it from the eye prior to consuming its meat. When we eat the meat with the blood exposed, we acquire a tinge of cruelty in *our* souls. In other words, to have a meal of meat or fowl, while the life source of this "meal" lays exposed, indicates a lack of compassion. For the members of the nation for whom compassion is one of its three primary characteristics, this is considered inappropriate behaviour.

Horav Yitzchak Zilberstein, Shlita, relates a powerful story which underscores the character trait of compassion, which is a priority and a critical component of the Jewish DNA. This vignette demonstrates to what extent the *middah*, attribute, of *rachmanus*, compassion, is inherent in a Jew, to the point that at the very last moment of his life he chose to thank his brethren, to grace them with one last act of compassion.

An elderly Jew, a G-d-fearing Torah scholar, had been interned in Auschwitz in his younger years. He witnessed countless brutalities, acts of cruelty, executed by demons in the guise of human beings, acts that one would never believe could be perpetrated by man. Yet, they were. Although it was many years after the war, and he was living comfortably with his family in America, the brutality and heinous cruelty which he had witnessed continued to haunt him. In all public venues he acted like anyone else. Every Yom Tov, however, when the Kohanim blessed the congregation, he would act in an unusual manner, by covertly leaving the shul shortly before Bircas Kohanim and retuning just as the Kohanim concluded their blessing.

One day, the *Rav* of the *shul* decided to ask his elderly congregant why he did this. The man was willing to share his story with the *Rav*: "*Rebbe*, you are well aware that all of the members of my original family were sacrificed in Auschwitz. I, together with a group of inmates, decided one *erev Pesach* that we had nothing to lose. Our families had all been murdered by the Nazis. We might as well have one last spiritual 'fling.' We were going to bake *matzos* and eat them at the makeshift *Seder* which we were going to conduct.

"We did it! One man was able (over a period of days) to obtain a small amount of flour. Another obtained the necessary utensils to form, roll and bake the three prize matzos that we succeeded in making. We were even able to obtain a small amount of wine. We all gathered together and began to recite the Haggadah from memory. We were a group of broken shards, whose only joy in life was being celebrated with the recital of the Haggadah in anticipation for the eating of the precious matzah that we had prepared. Suddenly, the door burst open, and in walked the camp commandant. When he saw what was going on before his very eyes, no words could describe his fury. 'Who is responsible for this outrage? I will kill you all unless you tell me who is behind this!' he screamed at us. Meanwhile, he had already moved over to my close friend, selecting him as his sacrifice. 'You! You are the one that is behind this rebellion! Did you think that you could get away with it?' he screamed. 'I will shoot you in front of your friends, so that they will not forget the punishment meted out to one who mutinies against us!'

"As the Nazi held the gun to the head of my friend, he had a moment of decency (if such a word could even be used in connection with such a blood thirsty savage), 'Do you have a last

#### **Hebrew Academy of Cleveland**

Dedicated to the memory of Ellis Goldberg z''l publisher and distributor of the Worldwide edition of Peninim





request before you die?' he asked. The Jew replied, 'Yes, I do. I would like to speak with my brothers for two minutes.' The Nazi permitted him to speak. Moments before he was to die, our brother turned to us and said, 'Today is Yom Tov, and I am a Kohen. I would like my last living act on this earth to be Bircas Kohanim. I would like to bless you for the last time.' Before we could realise what was happening, he raised his hands and declared, Yevarechecha Hashem v'Yishmiracha! We responded with a loud resounding Amen! He cried; we cried. He blessed; we said 'Amen.' The Nazi came over to him and shot him in the head. He fell down to the ground, blood pouring out of the wound. As long as I live I will never forget that moment. My friend's last act on this world was to care about us, to bless us with Hashem's protection.

"The war ended a few weeks later. I was a broken shard of my former self. It had gotten so bad that I had decided to renege my Jewishness. I would no longer adhere to our religion – not after what I had experienced. Every time that I was about to execute that act, however, to perform the transgression that would sever my relationship with *Yiddishkeit*, my friend's *Bircas Kohanim* appeared before my eyes. His love, his compassion for us – I could not turn my back on him. This encouraged me and gave me the strength to continue to remain steadfast in my commitment to our religion. Nonetheless, whenever the *Kohanim* raise their hands to recite the *Bircas Kohanim*, I have to leave. The scene brings back painful memories. I do not want to weep in the *shul*; so I go out and weep quietly in the hall."

Rav Zilberstein observes that exclusive of the unusual heroic act of compassion evinced by the Kohen, we derive from this incident how one experience can forever remain imbedded in someone's mind for a lifetime — inspiring him positively, and ultimately being the catalyst for maintaining his fidelity to Hashem.

Parents spend time, money and exert every effort to imbue their children with the proper hashkafah, outlook, in life. They want their children to grow into the consummate bnei Torah and bnos Visrael. They pray and weep, so that they merit to receive Viddishe nachas from their offspring. Yet, not all succeed. Why? While I do not have the answers, one thing is certain: If parents personally maintain a lifestyle that is obverse to what they expect of their children, they are undermining their own efforts. The best medium for inculcating a child with the proper Torah values is to set an example by personally living such a lifestyle. "Do as I say – not as I do" is counterproductive and sends a destructive message. While it is difficult to alter one's personal lifestyle, it indicates how much a parent really cares about his/her child's spiritual and moral growth. One can hardly expect better from the son than to be a reflection of his father.

#### כמעשה ארץ מצרים אשר ישבתם בה לא תעשו

Do not perform the practice of the land of Egypt in which you dwelled. (18:3)

The holy *Peshischa, Horav Bunim, zl*, renders this *pasuk* homiletically, deriving from the ensuing exegesis an important lesson for Jewish living. On an almost constant basis we are confronted with challenges to our spiritual well-being. These challenges come in the context of our base desires. We must exert extreme effort to overcome these physical passions, which scream out to us: "Why not be like everybody else?" Obviously, the optimum defence to triumph over the *yetzer hora*, evil inclination, and its wiles is to circumvent a confrontation between the provocation of physical desire and spiritual ascendancy. By providing ourselves with a sort of fence, parameters which are protective barriers from sin, we are able to quell the urge to defer to physicality. How can we achieve success in this endeavour? What protective device can empower us in this way?

The *Peshischa* teaches us to take a penetrating look at those who think that they have satisfied their base desires and have absconded to a lifestyle of moral turpitude, of spiritual bankruptcy—and then ask ourselves: "Is this really what we want for ourselves?" All we have to do, says the *Rebbe*, is to look at these icons of a bankrupt society and ask: "Did they really succeed?" "Are they really satisfied?" Is one *ever* satisfied by moral profligacy? Is his demeanour respectable, dignified, something one would want to emulate? Anyone with a modicum of intelligence and an ounce of common sense will respond with a resounding, "No!" to these questions. Thus, the greatest deterrent from living life as an "Egyptian" is to take a deep look at his life. This should be all one needs to erect a fence to protect himself from sin.

All one has to do is open his eyes and read about the rich and famous whose names grace the front pages of the secular media. Who is unable to discern the vacuous nature of the secular lifestyle? They live a life of wanton abandon, bereft of discipline or scruples. Can anyone in his right mind be envious of such a life? The greatest deterrent to living their aberrant lifestyle is to take a cogent view of the manner in which they live and then ask oneself: "Is this really want I want out of life?"

When we look at the behaviour of the modern-day *Mitzrim*, Egyptians, we are provided with a powerful restraint for our own life. Veritably, at first glance, to the eyes of the unknowing, immature, unsuspecting seeker of "fun," it may appear to have all the ingredients for which he is searching. When he sits back and pauses, he realises the vacuity and utter misery (at the end of the day) of their lives.

The Tiferes Shlomo views the pasuk as an admonition not to live, not to do anything in a manner similar to the way in which the Mitzrim acted. The manner in which we act must reflect Torah ideals, Torah values - hence, Torah demeanour. Our deportment must be unlike that of our gentile neighbours: we eat differently; we sleep differently; we behave differently. The Jew and the goy have absolutely nothing in common. The sooner we accept this verity, the happier and more self-satisfied we will be. There are some fine, well-meaning, decent gentiles who (on the surface) act in a dignified, respectful and religiously appropriate manner. Their core values, however, are not Torah values. Their lives are neither guided nor inspired by Torah. Thus, they are different. Their level of decency is guided by contemporary culture, which is subjective. Our life is guided by Hashem. Need I say more? They might be religious, adhering to the dogma of their religion, but only an imbecile could compare it to Judaism and its structure of law. The term yiraas Shomayim, fear of Heaven, is a term that is foreign to them, since the concept of Hashem, with His constant Hashgachah Pratis, Divine Providence, is a concept they neither fathom nor accept. When religion is subjective, then life is viewed through the idiomatic lens of "self." Thus, the only entity such a person worships is himself. Why would a Jew choose to emulate such a person with such a way of life?

Clearly, no dearth of stories exists that depict the character and commitment to the religion of Jews of old. For the most part, our people have historically lived in ghettos, isolated (not by choice) from any form of relationship with their gentile neighbours. From a religious perspective, this was a good thing. We cannot be negatively influenced when we are separate, distinct, away from the *goyim*. *Yahadus Ashkenaz*, Jewish living in Western Europe post French Revolution, saw the ghetto walls torn down, allowing them to interact with the gentile. Sadly, many could not handle the tension and assault on their religious commitment once they came face to face with their gentile neighbours. Relationship led to friendship, which led to the sin of sins: intermarriage, which was usually followed by a complete revocation of faith: apostasy.





The stalwart commitment of some Jews to Torah and *mitzvos*, however, withstood the challenge of the breakdown of the ghetto walls. For the most part, Orthodox Jews comprised the *Kehillah kedoshah*, holy congregation, of Frankfurt Am Main, under the leadership of *Horav S. R. Hirsch, zl.* The following is a characterisation of one of these Jews, taken from "A Son Remembers His Father" (Rabbi Meyer Schwab).

The Jewish cemetery in Frankfurt Am Main is what remains (in Europe) of the glorious (not large), deeply committed Torah community started by a handful of laymen under the leadership of *Rav* Hirsch. They withstood the assault on the Torah perpetrated by the secular stream, products of the *Haskalah*, Enlightenment and German Reform, who sought to undermine and eventually destroy Torah Judaism, which they felt was irrelevant to their progressive society. We see today how wrong they were. Torah Judaism is thriving, while the secularists are sadly no longer members of the fold, or even Jewish. By depriving their children of our history, they separated them from our community. As a result, even those who are biologically Jewish have adopted other faiths.

Buried in that cemetery are the remains of a number of Torah giants, scholars who achieved distinction in their day and whose merit continues to illuminate our lives. Additionally, another type of Torah giant is buried there, men whose devotion to Torah and *yiraas Shomayim*, fear of Heaven, was peerless and without compromise. In a secluded section of the cemetery is one such grave, graced by a headstone erected in 1875, a tribute to the memory of a unique individual, a layman who personified the true *ben Torah*. He was Yehudah Loeb, *ben* Moshe Schwab (Father of *Horav Shimon Schwab, zl, Rav* of the *Ashkenaz Kehillah* of Washington Heights – his brothers: *Rav* Moshe, *Rav* Mordechai – each a *gadol* in his own right). His epitaph is striking and underscores the distinction between a *Yehudi* and a gentile: "He feared sin more than any menace. He clung to goodness. Only there did he find solace."

Rav Hirsch imbued his kehillah with an unequivocal sense of yiraas Shomayim: no shortcuts; no compromise. Mr. Schwab moved from southern, rural Germany to Frankfurt Am Main in order to enroll his children in Rav Hirsch's newly-established Reale Schule, to afford them a Torah education. What made him do this? A sense of yiraas chet, fear of sin.

Rav Schwab distinguishes between fear of Heaven, yiraas Shomayim, and fear of sin, yiraas chet. Yiraas Shomayim is tantamount to fear of punishment. Obviously, there are various levels, but one who fears Heaven fears retribution. He knows that sinning against G-d catalyses serious ramifications. Yiraas chet, however, is on a higher spiritual plateau. Such a person fears more than punishment. He shudders from the very thought that sin will taint his soul. It is not the punishment, but the violation that frightens him. His soul will be sullied. His pure G-d-given soul is no longer pure. This is what he fears most — even more than punishment. Punishment is a natural consequence of sin. It is to be expected — and accepted. Contamination through sin is a spiritual offense that besmirches his soul. This he cannot tolerate. Mr. Schwab feared the taint more than the retribution. This is what made him so special. Imagine explaining this to a gentile.

Rav Shimon Schwab would relate how his home looked prior to Shabbos. (This gives us an idea how his parents merited to raise children who became gedolei Yisrael in a generation that was torn by spiritual strife, in a country that was the epicentre of spiritual mutiny against Hashem and His Torah). On Friday afternoon the table was set, and the entire house was prepared for Shabbos. The little children, who were already bedecked in their Shabbos clothes, played in the parlour. Then, their father entered the home, uncharacteristically late due to last minute business matters. He enlisted the "services" of his children in getting him ready to greet the Shabbos Queen. To one child, he gives his shoes to be polished; to another, his coat to be brushed off; and to yet another, to brush his hat. He then would ask his children, "Why are you not yet ready for Shabbos?" They replied, "But we are ready, and have been so for a little while." To this he countered, "But I do not see the eimasa d'Shabbos (the awe of the approaching Shabbos) on your faces." Thus, the children were inculcated with a powerful lesson: with the heightened joy of the upcoming *Shabbos* comes (also) a strong sense of *yiraas chet*, dread of (Heaven forbid) violating the *Shabbos*.

#### אשר יעשה אותם האדם וחי בהם

Which man shall carry out and by which he shall live. (18:5)

The *mitzvos* were given to us for the sake of life and living. Therefore, if the performance of a *mitzvah* may endanger life – the need to maintain one's life supersedes his observance of the *mitzvah*. The exceptions to this rule are the three cardinal sins: murder; idol worship; and adultery. A life in which these *mitzvos* are not observed is no life at all. The *Chassidic* Masters derive from this *pasuk* the requirement to observe *mitzvos* with "life" – not apathetically. One should throw all of himself into his *mitzvah* observance. Indeed, it should be the source, the raison d'être of his life.

Horav Moshe, zl, m'Kubrin, once walked into the bais hamedrash where he observed an elderly Jew studying Torah. Every once in a while the man was overtaken by sleep. As he began to lower his head to doze, he immediately jerked his head up and exclaimed (to himself), "What will be with you? In the end, you will die, and you have so much more to accomplish." This went on for a while. Each time he began to nod off, he berated himself. The Rebbe went over to him and said, "You should instead say, 'We must live!' A life such as this (without studying Torah) is no life! Focus on the positive."

Some individuals sleep through life, exhibiting no passion in their religious observance. A cute, but very true, anecdote that might well accompany this behaviour is: "Life is a dream — only if one is sleeping." Otherwise, life is — and should be — exciting. It affords us the opportunity to serve Hashem and develop spiritually, to the point that we will earn a share in *Olam Habba* for ourselves. If we sleep away our life, however, the portion that we receive might become our nightmare.

#### Va'ani Tefillah

#### בונה ירושלים Boneh Yerushalayim.

Who builds Yerushalayim.

Chazal teach us that any generation which did not experience the rebuilding of the Bais Hamikdash is considered as if it had destroyed it. Clearly, these are strong words. Throughout the generations, tzaddikim, righteous persons, have lived and died, but did not merit the rebuilding of the Bais Hamikdash.

Are they to be held in contempt as if they had in some way contributed to its destruction? Furthermore, as we distance ourselves in time and in spiritual stature from the destruction of the Temple, it becomes more inconceivable that we will produce a generation of Torah giants more meritorious than the previous ones – who will be able to use their merit to rebuild the Bais Hamikdash.

The *Sfas Emes* (based upon the above questions) explains that the *Bais Hamikdash* is *constantly* being rebuilt through the medium of our *mitzvos* and good deeds. Every positive action adds to the edifice that will serve as our Third *Bais Hamikdash*. When the Temple is eventually rebuilt, it will be the realisation of thousands and thousands of positive acts of spiritual merit that have been garnered throughout the thousands of years of our exile.

Hashem will build the Temple. We will have dedicated it through our *mitzvos* and *maasim tovim*. Every generation has the opportunity to contribute towards its rebuilding. The Temple requires *all of our* contributions. If we are deficient, then it is considered as if our bricks are flawed – or worse – non-existent.

To sponsor a mazaltov, simcha or yartziet, email: peninim@dvar.info





#### The Lesson From Your Brother



ויאמר ד' אל משה דבר *"* <u>16:2</u> אל אהרן אחיך ואל יבא בכל עת אל הקדש"

"And Hashem said Moshe: Speak to Aharon, your brother, and he shall not come at all times into the Sanctuary." Hashem tells Moshe to tell Aharon, his brother, that he should not come into the Kodesh at all times. There are numerous times in the Torah where Moshe is told to speak to his brother Aharon, yet the Torah just says, "Aharon" for we know of only one Aharon, and it is obviously Aharon his brother. Why does Hashem need to tell Moshe that he should speak to Aharon, his brother, when certainly Moshe would know that it was Aharon his brother, as opposed to any other Aharon?

Why does the Posuk say, "אחיך" that Moshe was to tell Aharon, "his brother," when it was certainly known to all that Aharon was Moshe's brother, and the Torah states numerous other times that Moshe should speak to Aharon and does not say, "Your brother"? Additionally, the Posuk says, "ואל יבא" – "And you shall not come" - the "and" implies another command, yet we don't see one. Why does the Posuk say, "ואל"? The word, "אחיך" was actually a command from Moshe to Aharon. It was a command that Aharon should always have a certain fear when entering the Mishkan, and that he should not gaze at the light of the Shechina revealed there. This command to Aharon was similar to the way Moshe Rabbeinu acted when he recognized that the fire of the סנה, the thorn bush, was the fire of the light of the Shechina. Shemos 3:6 " ויסתר משה פניו כי ירא "And Moshe hid his face, מהביט אל אלקים" – "And Moshe hid his face, for he was afraid to gaze toward Hashem." The term, "אחוה" - brotherhood, is a term used to explain things that are similar one to another, as it says regarding the curtains in the Mishkan in Shemos 26:3 "אשה אל אחותה" – that the fifty loops on the curtains should "correspond to one another." This is what the Torah is telling us here, that the first command that Moshe was to give to Aharon was, "אחיך – that Aharon must act similar to the way Moshe acted, and he should fear when entering the Mishkan, and should not gaze at the light of the Shechina. "ואל" – and a second command to Aharon was that he was not able to enter the Mishkan whenever he wanted. (עוד יוסף (חי

Hakodosh Boruch Hu had His Shechina revealed in the ענן, in a cloud, that was in the Kodshei Kodoshim, and not

directly on the Aron Kodesh or on the Keruvim. The reason for this is that Hakodosh Boruch Hu loves the soft and humble, and not the hard and arrogant. Being that the Aron Hakodesh and the Keruvim were made from hard substances wood and gold - Hakodosh Boruch Hu did not reveal the Shechina directly upon them, but rather above them, on that which is softer than everything else in the Mishkan, the Anan. The reason that Hakodosh Boruch Hu only gave permission to the Kohen Gadol to enter the Kodesh Hakodoshim one day a year, on Yom Hakippurim, is so that the Kohen Gadol should enter with much Yirah and a soft heart. If the Kohen Gadol were to enter all of the time, he would end up having at least some arrogance, being that only he is allowed to enter while no one else is allowed to enter at all. If the Kohen Gadol were to have any thoughts of haughtiness, then the Shechina would not rest upon him. If the Shechina were not to rest upon the Kohen Gadol, then he would not be successful in his Avodah on behalf of the entire Klal Yisroel - that which the entire Klal Yisroel is relying upon him for.

The Medrash in Vayikra Rabbah 27:5 provides three reasons as to why בהמות were chosen to be brought as Korbonos, and not חיות. 1 - Chayos are not found easily in settled areas, and Hakodosh Boruch Hu did not want to be Matriach, to bother, Klal Yisroel to have to go out into the marshes and the wilderness in order to find Chayos to bring as Korbonos. Thus, only Beheimos are eligible to be brought as Korbonos, which are easily found where people reside. 2 - Koheles 3.15 "והאלקים יבקש את הנרדף" – "And Hashem seeks the pursued." The Beheimos are constantly pursued by Chayos, while the Chayos are the pursuers. The Posuk in Koheles tells us, Hakodosh Boruch seeks the pursued, and thus Hakodosh Boruch Hu desires Beheimos, the pursued, to be brought as Korbonos, and not Chayos, the pursuers. 3 - The Chaya has an element of arrogance, that which is not found in Beheimos. Thus, Hakodosh Boruch Hu only wants Beheimos, which do not have arrogance. Although there are three reasons given for Beheimos to be brought as Korbonos, and not Chayos, the main reason is the third reason, for the Chayos have arrogance while the Beheimos do not. The proof to this is as it says in Yeshaya 11:6,7 " וגר זאב עם כבש, ונמר עם גדי ירבץ, ועגל וכפיר ומריא יחדיו ונער קטן נהג בם. ופרה ודב תרעינה יחדיו, ירבצו ילדיהן ואריה כבקר יאכל "תבן "The wolf shall dwell with the lamb, The leopard lie down with the kid; The calf, the beast of prey, and the fatling together, with a little boy to herd them. The cow and the bear shall graze, their young shall lie down together; and the lion, like the ox, shall eat straw."

We see from these Pesukim a time that the Chayos will be easily found in settled areas, and where they are not pursuing others, yet they were still not chosen to be brought as Korbonos. We see from here that the main reason is that the Beheimos which are humble that were chosen to be brought as Korbonos as it says in Tehillim 51:19 " לב נשבר ונדכה אלקים לא תבזה" - "Hashem - You will not despise a contrite and crushed heart." This is what the Torah is telling us here regarding Aharon Hakohen performing the Avodah in the Kodesh Kodoshim. "דבר אל אהרן אחיך ואל יבא בכל עת אל הקודש" - Tell Aharon that he cannot enter the Kodesh whenever he wants, but only once a year, "כי בענן אראה על הכפורת" – because you see that I only rest my Shechina on the "ענן" which is soft. Hakodosh Boruch Hu is saying that Aharon cannot go in when he wants for then he would become arrogant, and then the Shechina would not rest upon him. Thus, בזאת יבא אהרן אל הקודש, בפר בן בקר, ואיל " " – With this – with Beheimos, the פר and the איל, which are to be brought as Korbonos, for they are humble. (בן איש חי)

The word אח represents brotherhood. We know that Moshe Rabbeinu was the greatest Anav of them all, and he was exceedingly humble. He was directly connected to Hakodosh Boruch Hu, and had the Shechina reside within him. Being that Moshe Rabbeinu had the Shechina with him at all times, he was able to go into the Mikdash at all times. With all of this said, the Torah is still teaching us a great lesson here. Although the Torah testifies that Moshe was the greatest Anav, nonetheless, at all times, one must be careful not to allow even a small opening for the Satan to come in, for if you do, the Satan will enter. Therefore, when Hakodosh Boruch Hu tells Moshe to speak to Aharon about not going into the Mikdash at all times, He refers to Aharon as his brother, so that Moshe should not become even the slightest bit arrogant. Aharon was to learn from Moshe that he must always be humble, regardless of his station in life. This was the mistake of the holy individuals, Nadav and Avihu, and this is what we must learn from the incident. May we be Zoche to truly serve Hakodosh Boruch Hu with the proper humility.

For questions, comments, to purchase the Sefer "Parshah Pshetl", or to receive a free weekly Dvar Torah on the Parsha-Please email: ParshaPshetel@gmail.com\_Thank you, Y. Schechter





#### PARSHA WITH

# Rabbi Shmuel Brazil

YESHIVA ZEEV HATORAH

www.zeevhatorah.org

For sponsorship and to subscribe please email Yaakov@zeevhatorah.org

#### PARSHAS ACHAREI MOS KEDOSHIM

# CHANGING ONE'S TEFILLAH FROM A SEGULAH TO A BEING "JUST ONE TEFILLAH AND WE'LL ALL BE FREE"

There is an old cynical Jewish saying that has to do with the order of three *parshiyos* אחרי מות קדושים אמור It is referring to a person who during his lifetime he was known as an individual who lacked good middos, and was not fully devoted to fulfilling the mitzvos. But when he died, the eulogies instead of going south went north and the eulogizers talked about his righteousness as if he was a *kadosh*. אחרי מות after he dies קדושים אמור they talk about him as if he was Hashem's gift to mankind. Why does this happen?

Maybe because we feel guilty that he is not here to defend himself so how can one actually talk bad about such a person? Bad not, but why talk about him as being a *tzaddik* and a *kadosh*? Maybe it is because now we feel sorry for him picturing the *niftar* in *shamayim*, and that he will soon undergo a fine and exacting scrutiny on every deed done or not done. We have *rachmanus* on him because of his bad track record and what his verdict might be. We think that by saying something positive and encouraging it might lighten his judgment. But let's face the truth. We are not really thinking about him but rather thinking about ourselves. A death sobers one to the stark reality at least momentarily before we step away from funeral. Who could ever be so smugly secure in thinking that when it comes to his final judgment that he is going to receive even close to a near perfect rating. That would be wishful thinking. Such thoughts only work down here where we live in a world of lies and spend all our time with a *yetzer harah* who constantly hocks us with dazzling lures and fantasies to join his Ponzi scheme. However, in *Shamayim* where it is the world of emes, even the most world *reknown* criminal lawyer cannot deceive the judge or fake out the jury from the facts. Feeling our *own* reality in our hearts when we go to a *levaya* of someone who was not the perfect spouse, father, ovaid Hashem, or straight dealer in business, the least we can do for **ourselves** to quell **our** fears is to be *melamaid zechus* on the departed, for then maybe Hashem *midah keneged midah* will be *melamaid zechus* on us as well after we depart from this world.

Of course the better alternative is to roll up our sleeves and upgrade all of the above and strive for perfection. However, the option of change rarely crosses our minds since that takes a lot of invested energy, toil and discomfort, and not everyone is willing to see it as a viable option. The segula path of middah keneged middah as always seems more inviting and less intimidating. But first listen to what Hashem has to say concerning segulos in general and it might surprise you: הוייתם, לי סגולה your becoming, evolving and personal growth is to Me the segulah that I look for. The segulos that Hashem desires are not the things that you wrap around your body, wear, or read which are to remain exterior to you, but rather the real changes that you make inside of yourself. To attest to this, we find that the gematriah of אין זה האני si לי סגלה this is not the old me.

Take *tefillah* for instance. People ask how can *tefillah* change a decree from *shamayim*? One of the answers is that if a person would really really *daven* the way he is supposed to, then when he steps back from the *Shemoneh Esrai* he is not the same person as before. He is totally changes with a new head and heart. Therefore the old decree does not fall on the new him.





#### PARSHA WITH

# Rabbi Shmuel Brazil

YESHIVA ZEEV HATORAH

www.zeevhatorah.org

For sponsorship and to subscribe please email Yaakov@zeevhatorah.org

Rav Shimshon Pincus ztl told over a story of a close friend of his who was childless for many years and it was affecting his simchas hachayim. One day Rav Pincus decided to take his friend to a forest so that he could daven and scream to Hashem without being intimidated, pleading from Him to grant a child to him and his wife. He dropped off his friend at the beginning of the forest with the instructions to enter and give it his all, and he will return in 45 minutes to pick him up. As he returned to pick up his friend who just came out from the forest, Rav Pincus took one look at his face and said in a frustrated tone "I am sorry. You hardly look like you davened as if d your life depended on it. Otherwise, you would look very weak and fatigued, your cheeks would be puffy, your face withered, and your eyes still red and wet from the Niagra Falls tears. Go back for another hour and I will come back to pick you up.

As the hour ended he saw his friend slowly and limply exit the forest. He could barely recognize him. Rav Pincus just smiled with a broad grin and said "Now **this** is called a *davening*!" Nine months later he was blessed with a child.

That one intense tefillah changed him into a total different person through which he forged a different relationship with Hashem. His first tefillah fell into the category of a segulah. His second tefillah was an upgrade of a והייתם לי tefillah. Don't let us look at tefillah like wearing a red bendel on our wrists. We are not even a week away from the spectacle of Kerias Yam Suf when Hashem told Moshe Rabbeinu not to invest kochos in tefillah even though their lives were at stake. Rather דבר אל בני ישראל ויסעו. So far I don't think anyone of us heard a heavenly Bas Kol telling us such a command of not to daven with all our kochos to be saved. Therefore, by placing our kochos in tefillah we can change ourselves to which including its eight letters is the gematriah of תפלה (incl. its four letters).

The passuk says at the beginning of Parshas Kedoshim קדושים תהיו. Here too we can interpret this passuk to mean that through acts of kedusha one will become and evolve into a different sanctified being. How is that possible? The passuk continues כי קדוש אני יהוה because I am holy and you have a neshama from Me. בתפילה is gematriah כי קדוש אני יהוה One can draw kedusha into his being via tefillah if it is the way it should be. Are we going to be waiting after 120 years to hear our own eulogies accompanied with the thoughts of the listeners saying let us use a segula and be melamaid zechus on the niftar because then we will receive after our 120 midda keneged middah. Rather let us go out and find ourselves a friendly forest with no one inside, just us and Hashem, and daven with all it takes is just one tefillah.

GUT SHABBOS

RAV BRAZIL





# Zera Shimshon

K K K

**Acharay Mos** 

The Zera Shimshon, Rav Shimshon Chaim ben Rav Nachmon Michoel Nachmani, was born in 5467 (1706/1707) into an illustrious family with great Rabbinical lineage. He studied the revealed and concealed parts of the Torah by the Torah greats of his day.

He served as Rav of Modena, Pisa, Sayna and Reggio, Italy, and was recognized as a holy and pious individual, as well as a tremendous Torah scholar in all areas of Torah. He passed away on the 6<sup>th</sup> of Elul 5539 (1779).

His Seforim were named, Toldos Shimshon (The 'Offspring' of Shimshon) on Pirkei Avos and Zera Shimshon (The 'Seed' of Shimshon) on the Parshi'os of the Torah. In his introduction, he explains that since his only son had died during his lifetime, he wrote his Seforim to perpetuate his own memory after his passing.

The following is his passionate request to learn his works.

"I implore of you with ten terms of supplication to choose from my Chiddushim (novella) the piece that finds favor in your eyes, for your learning will sooth my soul etc...

"This righteousness will stand by you forever – to 'eat' in this world, and be satiated in the next. In this merit, Hashem will repay you with children, health and sustenance.

"...and now my brothers and friends etc. do a true kindness, and with your eyes you will see children and grandchildren surrounding your table, houses filled with all that is good, wealth and honor will not cease from your children..."

לזכר נשמת

רבינו **שמשון חיים** כן רב נחמן מיכאל זצ"ל בעל **הזרע שמשון** זיע"א ויה"ר שיתקיימו בנו ברכותיו של אותו צדיק

לזכות כל עמו ישראל לכל הישועות בזכות פועל ישועות הגה"ק ר' ישעיה בן ר' משה זצ"ל זיע"א

כי ביום הזה יכפר עליכם לטהר אתכם מכל חטאתיכם לפגי ה' תטהרו (טז' ל')

For on this day, Hashem will forgive you and purify you from all your sins, before Hashem you shall be purified (16:30).

The Zera Shimshon asks that this passuk is seemingly repetitious. The passuk says how on Yom Kippur, Hashem will forgive us for our sins. Why then does the passuk have to add that we will also be purified from our sins? What is the difference between being forgiven for our sins and being purified from them?

As well, the passuk at the end seems to repeat this again by saying, 'before Hashem you shall be purified?'

Lastly, why does the passuk have to stress the word, from 'all' your sins? The passuk could have simply said, "Hashem will forgive you etc. from your sins".

The Zera Shimshon answers these questions as follows.

The Torah requires us to 'afflict' our bodies by fasting on Yom Kippur, as well as abstain from any work. The Zera Shimshon explains that the reason for this is to attain the highest level of forgiveness.

The Gemara (Yoma 86b) teaches that if a person repents out of fear of Hashem, his sins become classified as accidental sins. However, if one repents out of love of Hashem, then his sins become merits!

By fasting and afflicting one's body, the feelings of remorse and repentance felt, are ones of fear. However, by abstaining from all work and dedicating a day fully to show Hashem our remorse, this is Teshuva out of love.

The Alshich (Tehillim 32:1) says that for a sin that someone does willingly and knowingly, this sin can never become a merit even if he repents on it with love.

The Zera Shimshon says that the words of the Alshich are only true if one does Teshuva by himself, however, if the Tzibbur does Teshuva together, then even a sin the was done willingly and intentionally can become a merit through Teshuva. (See Yoma 86b that differentiates between the potency of Teshuva done by a single person versus the Tzibbur, that of a Tzibbur is greater.)

With this, the Zera Shimshon explains the above passuk.

First, the passuk says that on Yom Kippur Hashem will forgive our sins. This refers to Teshuva that is done out of fear. This kind of Teshuva grants us forgiveness for our sins. However, the passuk continues the Hashem will purify us since on Yom Kippur the Teshuva is done out of love. Thus, the Teshuva doesn't only bring forgiveness but it also brings purity to the person as well, since his sins now become merits.

This is why the passuk stresses the word 'all' your sins. This is because on Yom Kippur everyone is gathered together in repentance and the Teshuva is with the power of the Tzibbur, therefore 'all' sins can turn into merits even those originally done with intentional malice.

לעילוי נשמת דוד בן תמר











WE ARE YOUR

# ONE-STOP-SHOP

TO MARKETING SUCCESS



WE ARE A ONE-STOP ADDRESS FOR ALL YOUR MARKETING, GRAPHIC DESIGN, PRINTING & MAILING NEEDS.

We take care of all details from start to finish - under one roof.















MARKETING

DESIGN

PRINT

MAIL





We need you
to carry us,
so that we can
continue to carry you
every shabbos.

# Would You GNOVE THESE UTILITIES?











DON'T IGNORE THE UTILITY THAT ALLOWS YOU TO CARRY WORRY - free on SHABBOS















RAMAPOST.COM

FOR MORE INFO & TO PAY YOUR ANNUAL DUES: 888.805.ERUV (3788) • WWW.ROCKLANDERUV.ORG

#### **חינוך באהבה** הרב יצחק אבוחצירא



לייעוץ טלפוני ללא תשלום בימים ג' - ד' משעה 10-8 בערב נייד: 853-8434435

#### 'הערכה או ביקורת פרק יב

קודם הפסח, שוחחנו על כח הבחירה, מימוש העצמי והדימוי החיובי, שכאשר הם שזורים אלו באלו, אזי הם מובילים את הילד/המבוגר להצלחה. הזכרנו שאנשי חינוך (רוג'רס ואחרים) סבורים, כי המניע האנושי העיקרי הוא: השאיפה להגיע למימוש עצמי. מימוש עצמי, הוא נטייה טבעית של האדם להיות העצמי הטוב ביותר, שטבעו האישי מאפשר לו. המימוש העצמי, מתבטא בשמירה על הקיום הפיזי שלנו וגם בצמיחה האישית שלנו.

בעוד שהקיום הפיזי משותף לכל בני האדם, הצמיחה האישית היא ייחודית לכל פרט, בהתאם לשאיפת ההתקדמות שלו. שאיפה זאת היא שמובילה את האדם להישגים. האדם שופט כל אירוע או חוויה בהתאם למידה שהם מקרבים אותו אל המימוש העצמי שלו. אם האירוע או החוויה מקרבים למימוש עצמי- האדם חש סיפוק. לעומת זאת, אירוע או חוויה, אשר מרחיקים את המימוש העצמי, גורמים לתחושת אכזבה. המדד להצלחה הוא: ההשוואה שהאדם עושה ביחס לעצמו וביחס לפוטנציאל האישי שלו. "כוח-הבחירה" שה' יתברך טבע באדם, מאפשר לו להעריך את יכולותיו ולהעריך מה טוב עבורו ולתכנן כיצד לבחור את בחירותיו באופן שיאפשר לו לממש את יכולותיו ואת כישוריו. זהו מימוש עצמי. האדם מממש את עצמו- את יכולותיו ורצונותיו ע"פ כוח-הבחירה.

#### מימוש העצמי של היהודי

רבינו הרמח"ל מסכם בפרק א' בספרו "מסילת ישרים" את "מימוש העצמי של היהודי" וז"ל:

״נִּמְצֵינוּ לְמֵדִים, כִּי עָקַר מְצִיאוּת הָאָדָם בָּעוֹלָם הַזֶּה- הוּא רַק לְקֵיָם מִצְווֹת וְלַעֲבֹד וְלַעֲמֹד בְּנָסִיוֹן.

וַהַנָּאוֹת הָעוֹלָם, אֵין רָאוּי שֶׁיִּהְיוּ לוֹ אֶלָּא לְעֵזֶר וּלְסִיּוּעַ בִּלְבַד, לְשֶׁיִּהְיֶה לוֹ נַחַת רוּחַ וְיִשׁוּב דַּעַת לְמַעַן יוּכַל לְכַנּוֹת לָבּוֹ אֶל הָעֲבוֹדָה הַזֹּאת הַפְּּפֶּעֶלת עָלְיו." ייבל לְכַנּוֹת לָבּוֹ אֶל

א"כ בכדי שנוכל לממש את רצון ה' יתברך בעולם ולקיים את המטרה שלשמה אנו חיים כאן בעולם

הזה, עלינו להיות כלי שמסוגל "לְּקַיַּם מָצְוּוֹת וְלְעֲבֹד וְלַעֲמֹד בְּנָפִיוֹן" כדברי רבינו הרמח"ל. לכן הערכה עצמית חיובית גבוהה, היא הכרחית ונחוצה.

#### הבסיס, לפני כל החלטה

הערכה עצמית, היא בעצם התשובה שהילד נותן לעצמו. ברמה מודעת ולא מודעת. כשהוא שואל את עצמו 'מי אני?' 'מה אני שווה?' 'האם אני טוב?' 'האם אני ראוי?' 'האם אני מסוגל?' הערכה עצמית, היא בעל השפעה מכרעת בצמתי החלטה שונים שהילד נתקל בהם ביום-יום. לדוגמא: האם לקחת על עצמי אתגר כלשהו או להימנע מכך? האם לנסות להקפיד על מצווה שקשה לי להתמודד איתה? האם לקבל על עצמי קבלה טובה? האם להרים את היד ולהצביע בשיעור? האם להציע לחבר לשחק ביחד? או לגשת לקבוצת ילדים חדשה?... צפוי שילד בעל הערכה עצמית נמוכה, שתופס את עצמו כחסר ערך, לא מוצלח ולא ראוי, ימנע מלקחת על עצמו את האתגרים האלו, כי הוא צופה שהוא ייכשל בהם. הוא ימנע מלשים את עצמו במרכז, כי הוא מרגיש שאינו ראוי לכך. למעשה, הערכה עצמית נמוכה מנציחה את עצמה, כי "דפוס ההתנהגות הנמנע" לא מאפשר לילד לחוות חוויות של הצלחה, שעשויות לשנות את התפיסה העצמית השלילית. הדימוי העצמי מכתיב לילד את תפיסת העולם שלו ויוצר אצלו ציפיות לגבי העתיד ולגבי היחס שהוא עשוי לקבל מאחרים. כך, הדימוי העצמי הנמוך, הופך לנבואה שמגשימה את עצמה.

#### טיפים לבניית הערכה חיובית גבוהה

הגורמים המשפיעים על הדימוי העצמי של הילד הם בעיקר אנחנו ההורים. אין ספק שמחמאות והרעפת אהבה, הם חשובים ומשמעותיים, אבל ילדים מושפעים מאוד גם מניסיון חייהם והם מסיקים מסקנות אישיות ביחס לערכם העצמי עפ"י חוויות של הצלחה וכישלון שהם עוברים בכל יום.

משום כך, חשוב מאוד לזמן לילדים חוויות של הצלחה ובנושא הזה חשוב במיוחד לדעת להגדיר במודויק מהי הצלחה בכל שלב ושלב בהתפתחות של הילד. לדוגמא, עבור ילד בן שנתיים, עצם החזקת הצבע ושרטוט פרוע על הדף יכולה להיחשב

#### בדיחות הדעת

טיפש מתקשר לאשתו באמצע היום ושואל את אשתו: "על מה את חושבת?"

עונה אשתו: "על כלום". אומר הטיפש: ""איזו טלפתיה, גם אני!"

כהצלחה גדולה, בעוד שעבור ילד בן ארבע נראה הצלחה ביכולת לצייר ציור בעל מבנה ומשמעות.

תחושת ההצלחה של הילד וקריאות ההתפעלות שלנו, צריכות לנבוע ממצב שבו הוא התאמן, השקיע מעצמו והגיע ליעד שנמצא בהישג ידו. אם נפרגן בצורה מוגזמת על עבודות בהם הילד א השקיע כלל, הוא יחוש שלמחמאות שלנו אין לא השקיע כלל, הוא יחוש שלמחמאות שלנו אין כעם להעקיע באופן מיוחד בעבודות. התוצאה: באופן פרדוקסאלי, היא תחושת יכולת נמוכה ודימוי עצמי נמוך. וגם להיפך, אם נשבח את הילד ונאמר לו שהצליח רק במקרים נדירים, בהם הוא שאיכה מוגזמת לפרפקציוניזם ותחושת לחץ סביב שאיפה מוגזמת לפרפקציוניזם ותחושת לחץ סביב בקצועים. גם במקרה זה, הילד ירגיש חסר ערך וחרד, במקום לפתח דימוי עצמי גבוה ותחושת שביעות

#### לחוות חוויות של הישג והצלחה

הכלל אם כן, הוא לזמן לילד אתגרים שמתאימים לרמת היכולת שלו, וכך לעזור לו לחוות כמה שיותר חויות של הישג והצלחה. על הישגים אלו עלינו לפרגן לו ולהראות לו את הצלחתו. על הישגים אלו עלינו לפרגן עו ולהראות לו את הצלחתו. עלינו לאפשר לילדנו עם החיים. לדוגמה: אם לא נאפשר לילדנו להתמודד עם אתגרים מחוך פחד שהוא ייכשל בהם, כמו לגשת למוכר, או ללכת לחבר בלי ליווי, אנחנו עלולים להעביר לו מסר שאיננו מאמינים ביכולותיו ואז רצוננו לגונן עליו, עוביל לתוצאה ההפוכה ממה שרצינו - תחושת ערך נמוכה. לסיכום, הערכה עצמית גבוהה, הניבנת על הנוסחה של: שאיפה+השקעה+הישג+פירגון על הנוסחה של: שאיפה+השקעה+הישג+פירגון והערכה. היא התבלין הסודי של ההצלחה!

המשך בע"ה בשבוע הבא!









## הספרים שהצילו לאלפים את החיים



להצליח במבחני החיים

איך עוברים את המצבים הקשים בחיים

סיפורי מעשיות

רבי נחמן

פרושים מפרי עטו של

הרב ארוש על סיפורי



ספרים שחשוב בחיים

א,ב של החיים ומעיין גנים



**בגן האמונה** החפר ששייה לי

הספר ששינה לאלפים את החיים



חינוך ילדים

המתכון לילדים מוצלחים



אור התודה

לומר תודה ולהוושע בכל מצב



פירושים

פירוש על ספר בראשית ופרוש על לי"מ



#### הדרך להתקדש

קדושת האדם, הרוחניות והגשמיות והדרך הנכונה להשגתה



# להזמנות במשלוח עד אליכם: 52-2240696













#### **סיפור** לשולחן שבת

#### תיבה של כיבוד הורים

מִי שָׁיֵשׁ לוֹ מַחֲשָׁבוֹת רָעוֹת, יָדִין אֶת כָּל בְּנֵי-אָדָם לְכַף זְכוּת תָּמִיד.

בפנים מכורכמות ניגש פנחס לבית רבה של ירושלים, הגאון רבי שמואל סלנט, וסח את ליבו לפני הרב שהיה חכם מופלא בחכמת התורה ופיקח בחוויות העולם הזה:

״כבר לא צעיר אני, התפרנסתי שנים רבות מיגיע כפי בחנות מכולת.

מאז נפטרה עלי אשתי החלטתי לסגור את החנות, לחלק את רוב רכושי בין בני ובנותי בחיי, בכדי שלא יריבו על הירושה לאחר מותי, מעט כסף הותרתי עבורי. אך מאז אינני רואה אותם ואת נכדי, עושים

הם טובה שהם באים לבקר פעם בכמה זמן"...

שמע אותו רבי שמואל בקשב רב, ואחר לחש על אוזנו בסוד את אשר יעשה.

מעודד יצא פנחס היישר לביתו של הנפח השכונתי, הזמין ממנו קופסה עצומת-טימדים, אותה נעל במנעול

כבד והניחה בפינה בולטת בחדרו למשמרת. עברו חלפו מספר ימים, ובנו של פנחס הגיע לראות את שלום אביו, ישבו השניים ושוחחו בניחותא, והבן מתפלא מה יש לאביו להטמין בתיבה. אך לשאול - התבייש.

רק קם פנחס להכין לשניהם קפה, ומיד קם הבן כולו סקרנות וניסה להזיז את התיבה או לפתוח את מכ<u>ס</u>ה.

אפס. המכסה נעול היה כהלכה. והקופה, כאילו מטילי זהב כרסתניים שכנו בה, אפילו לא חרקה כשניסה להזיזה. משם יצא הבן וכינס אסיפת חירום של כל אחיו ואחיותיו. לפתע נודע שלאבא יש עוד ממון רב, ומה שחילק להם בחייו היה בעצם כ"דמי ניס" וקוּתַאֲבֵן לכסף הרב שיזרום לכיסיהם לאחר מטורתו.

מאותו רגע והלאה לא ידע פנחס בדידות מהי. בכל ערב ישנו איתו נכד או נכדה אחרים, בכל יום הגיעו בניו לפי תורנות מסודרת, את הקניות למכולת שכח כבר איך עושים, ובנותיו הבריקו את חדרו מספר פעכוים בשבוע. החיים הטובים בהתגלמותם.

סוף אדם למיתה, וגם יומו של פנחס דנן הגיע. לאחר שקמו ילדיו מן השבעה, ניגשו דבר ראשון לקופה שגרמה להם להכיר את אביהם מחדש בעשר השנים האחרונות. אך לשווא יגעו לפרוץ אותה. רק לאחר שהפכו את הבית על פיו, מצאו פתקה מהוהה: "המפתח נמצא אצל רבי שמואל סלומ".

רצו הבנים בחדווה לביתו של רב העיר. אבל הרב מיהר לצנן את התלהבותם: "צוואה זו צוואה. אינני רשאי לתת לכם את המפתח עד שיעברו שלושים

ימי אבל. שובו נא לכאן לאחר שתעלו לציונו של אביכם בשנית". וכך היה.

אחר שחזרו מן הקבר עשו את דרכם בשיירה נרגשת לביתו די הוד אי, וליבם מפרפר בהתרגשות מגודל המעמד.

בחיוך קטנטן מסר רבי שמואל סלנט

לידם מפתח חלוד ופצפון. כעת נפתחה תחרות מי הראשון שיגיע לפתוח את המנעול.

משיכה לפה, ניעור לשם, והמכסה נפתח והורם.

"האפצ'ייי"... נשמעו קולות התעטשות רמים בזה אחר זה, מפי הבנים, הבנות, הנכדים והנכדות. גרגירי עפר נשרו מן התיבה שהייתה מלאה אבנים וחול בכמויות מסחריות. לא כסף ולא נחושת...

בזעם עצור רצו כולם לרבי שמואל, שמיהר לקחת על עצמו את האשמה והסביר בנחת שהוא העניק לאביהם את העצה הלזו, ובכך זיכה אותם בעוד עשר שנות "כיבוד אב".

"ולמה היינו צריכים לחכות ליום השלושים כדי לקבל מפתח?" קרקר אחד הבנים בקול לא לו.

"כדי שתעלו פעם נוספת לקברו של אביכם"... השיב הרב הפיקח ולימדם פרק נוסף בהלכות כיבוד הורים. וביחס של אנושיות ומסירות לקרובים לנו.

#### <mark>מאמר ראש הישיבה</mark> -המשך-

היא נקראת "לחם רפואה" ובלשון הזוהר הקדוש: "מיכלא דאסוותא". זו הרפואה האכותית, להשתחרר מהעצבות ולזכות לשכוחה.

ולכן לאחר חג הפסח הקדוש מגיע חודש אייר, ובשבת זו אנחנו עומדים בערב ראש חודש אייר, ו'אייר' ראשי תיבות: "אני ה' רופאך", כי השמחה ו'אייר' ראשי תיבות: "אני ה' רופאך", כי השמחה של חג הפסח עדיין פועלת בתוכנו ומרפאה אותנו מבפנים, לכן זה הזמן המסוגל להמשיך ללמוד ולעבוד על מידת השמחה ביתר שאת וביתר עוז.

עם ישראל היקה, נציב לעצמנו מטרה ברורה לעבוד על מידת השמחה ולקנות את מידת השמחה. נציב לעצמנו שאיפה להילחם על השמחה ולהתגבר להיות בשמחה כמו שאומר רבי נחמן: "מצוה גדולה להיות בשמחה תמיד, ולהתגבר להרחיק העצבות והמרה שחרה בכל

ואיך עושים את זה? כאשר מסתכלים על העושר הרוחני, ההון העצום בתורה ובמצוות שיש לכל יהודי פשוט - זוכים לשמחה אמתית. הנה, רק עכשיו זכינו לימי הפסח שבהם התעשרנו באוצרות גדולים. אם נעשה חשבון קטן, נגיע בקלות ליותר מכויליון מצוות וזכויות שצברנו בכים הקדושים האלה:

#### ספירת מלאי

בשבעת ימי החג ישנן למעלה משש מאות אלף(!!) שניות שבהן מקיימים בכל רגע ארבע מצוות של 'לא ייראה' ו'לא יימצא', 'לא ייאכל חמץ' ושלא תיאכל תערובת חמץ (עפ"י הרמב"ם). וכבר הגענו לרבע מיליון מצוות.

כאשר נוסיף גם את השמחה בשבעת ימי החג, ואת שמירת הָלְכות השבת והָלְכות הימים הטובים שבהם יש בכל רגע מצוות עשה ומצוות לא תעשה, ואת כבוד חול המועד, ונוסיף לכך גם את כל המילים בכל התפילות וההללים שאמרנו ובכל השירות והתשבחות, ונוסיף לכך גם את המצוות הרגילות שיש בכל יום ויום - נגיע להרבה יותר ממיליון מצוות.

והדובדן שבקצפת הן המצוות הנדירות והמיוחדות של ליל הסדר: אכילת מצה ומרור, כורך ואפיקומן, ארבע הכוסות וכל המנהגים הקדושים של הלילה, והמצוה הנפלאה של סיפור יציאת מצריים שבה כל מילה בקריאת ההגדה ובכל תוספת של סיפור ומשל ובכל מתנה שנותנים לילדים כדי לעורר אותם, ואפילו השֵׁינַה בערב החג כדי שיהיה לנו כוח ללילה - כל אלה מצווות עצומות, שהקדוש ברוך הוא וכל הפמליה שלו באים לבתינו לראות כיצד אנחנו מקיימים אותן. ועוד לא דיברנו על כל הטרחות והריצות וההכנות והניקינות והקניות וההוצאות - מי יוכל למנות או לשער את מספר המצוות והזכויות. איזו זכות זו להיות יהודי: מָנַקִּים וזוכים באינסוף מצוות, קונים בגדים וזוכים, אוכלים ומתענגים שרים ושמחים -וזוכים בלי סוף! אשרינו!

זו ספירת העומר אמתית - ספירת המלאי הרוחני שלנו, וההתבוננות בנכסים הרוחניים ובעושר דקדושה שאנחנו צוברים בכל רגע ובכל שנייה. ובכוח זה נזכה להתחזק בשמחה תמיד, ונזכה לרפואה שלימה ולגאולה אמתית במהרה בימינו, אמן.







במנוי תזכה ב: הזכות שלך בהפצה: 02-5308000



לזכות רפואה שלמה</mark> מלכה בת רחל ומיכאל בן שלי

#### **גן הדעת** חידושים לפרשת שבוע

בספר המצוות להרמב"ם מבואר שהכתוב " לא תְּשְׂנָא אֶת אָחִיף בָּלְבָבָף" מזהיר אותנו מלשנוא אדם שנאה נסתרת, שנאה שבלב, גם אם השנאה לא באה לידי ביטוי במעשה.

דוגמא לשנאה זו מוצאים אצל אבשלום עם אמנון, שמרוב שנאה לא דבר עמו "לְמַרֶע וְעֵד טוֹב, כָּי שָׂנֵא אַבְשָׁלוֹם אֶת אַקנוֹן", ולבסוף שנאה זו גרמה לו אַבְשָׁלוֹם אֶת אַקנוֹן", ולבסוף שנאה זו גרמה לו להרוג אותו, אך אם השנאה ניכרת וגלויה אין בכך איסור לאו, אלא שמבטל מצוות עשה של וְאָהַבְּתָּ לַרֵעַךּ כָּמוֹף.

ובשביל שלא יישאר עם שנאה בלבו נותנת התורה עצה "הוֹכַחַ תּוֹכָחַ אֶת עֻכִּיתֶּךְ", תנסה ללבן את הכעס, שחרר אותו ותשתחרה, תגיד לאדם שאותו אתה שונא, נפגעתי כוכוך שלא התייחסת אלי, זלזלת בי, לדעתי לא נהגת איתי בהגינות, יהיה הדבר אשר יהיה, שים אותו על השולחן, וכותוך כך יתברר הדבר לאחד הצדדים, או שיתנצל חברך ויתודה על חטאו וישכון שלום, או שייתן תירוץ שיתיישב על לבך ויבוא שלום.

זאת הדרך לפי הרכוב"ם לתקן את השנאה, לדבר עליה, לחשוף אותה, לא לשמור את הדברים בלב, כי שנאת הלב קשה משנאה גלויה, כי בשנאה נסתרת השנוא לא יודע שעליו להישמה, ובשנאה הטמונה בלב בוערת כאש ואינה נכבית, היא הולכת ומוביאה פעמים רבות לתקלות חמורות מאם היה נודע הדבה, והרבה פעים רואים בחוש,

שכאשר הדברים גלויים, נכבית אש השנאה.

לכן טוב לאדם שיפנה אל הפוגע ויציג בפניו את טענותיו עד שיתלבנו הדברים, וגם אם לא, לפחות לא תהיה שנאה מבעבעת במיסתרים ופורצת כמו הר געש מחוץ למידה, רק בגלל שהייתה נסתרת.

וכאשר מתגבר אדם על יצר השנאה, ומנסה ללבן רגשות את השנאה שלו עם זולתו, הוא נכלל במידותיו של הקב"ה, שהרי המידה החמישית הנזכרת במידותיו היא "לא הֶחֱזִיק לָעֵד אַפּוֹ", גם אם האדם ממשיך בדרכו, מבטל הקב"ה חרון אפו כלפיו באחד מן העיתים, וכן אומר הכתוב "לא לָעוֹלָם יִפור", וזו מידה ראויה לאדם להתנהג בה עם חברו, שלא יחזיק בכעסו, ואפילו אם מוצדק הוא, ישחרר שנאתו וכעסו, ויפתח לעצמו נחלי חיים חדשים.

וראיה לזה שכל כך חשוב לשחרר את האחיזה מכל השנאות שלנו, עד שאמרו חז"ל שבמקרה שנצרכים לעזרה שני אנשים, אחד אהוב לנו והשני שנוא, נעזור לשנוא תחילה, ודרשו זאת מן הפסוק (שמות כ"ג) "כִּי תִּרְאֶה חֲמוֹר שֹׁנַאֵּךְ רֹבֵץ תַּחַת מַשְׁאוֹ וְחָדַלְתָּ מַעֲזֹב לוֹ עֻזֹב תַּמוֹל לטעון מצוה לטעון לשונא, כדי לכוף את יצרו'.

כללו של דבר, צריכים לשחרר את אנרגיית השנאה כוקרבנו, ואפילו את החוטאים והרשעים לשנוא בצורה תכליתית וקצובה, כי החמלה על זולתנו היא

#### **פנינים** חסידות ברסלב

בָּא פַּעם רַבִּי לֵוּי יִצְּחָה זְכְרוֹנוֹ-לְבְרָכָה לְאוּמַאוּ בְּא פַּעם רַבִּי לֵוּי יִצְחָה זְכְרוֹנוֹ-לְבְרָכָה לְאוּמַאוּ בְּרֹאשׁ-חֹדֶשׁ אָיִר וְנִשְׁאַר לִשְׁהוֹת שָׁם מֶשֶׁךְ שְׁנֵי שָׁבּוּעוֹת, וְהָיָה חָפֶץ לְהִשְּׁאֵר שָׁם גַם לשָׁבּוּעִ הַשְּׁלִישִׁי, מַחֲמַת שֶׁחָל אָז לַ"ג בְּעוֹמֶר בְּאֶקצִע הַשְּׁבוּע. אָמַר לוֹ רַבִּי אַבְרָהָם: "סֵע וַחֲזוֹר לְבִיתְךְּ, וּלְשָׁאֵר שְׁלָּאֵ לְהְשְׁאֵר אֶלֶּא הַבִּיוֹן לְבְּיִתְךְּ, וּלְשָׁשָּׁתְלְסֹךְ לְהִשְׁמַנֵּח שׁוּב עַל הַבִּיוֹן רְבְּנִיתְךְּ וּלְשָׁיִעְעִים לְּךְּ לְהְשָׁאֵר אֶלֶּלְשׁ הַבְּיל בְּיִיתְךְ וּבְּיוֹם וְאוּיִיעָר זְכְּוֹכוֹל-לְבְרָכָה שָׁלֹא נְתִן לְפָּרִים לְמַשְׁמַעְתּוֹ לִשְׁהוֹת בְּאוּמַאוּ שַׁבִּי וֹלְשְׁהוֹת בְּאוּמַאוּ שִׁבּי עַל שָׁלְא נְתָן לְפָּרִים לְמַשְׁמַעְתּוֹ לִשְׁהוֹת בְּאוּמַאוּ שָׁבִי עִשְׁרָא נְתַן לְפָּרִים לְמַשְׁמַעְתּוֹ לִשְׁהוֹת בְּאוּמַת שֶּׁלְרֹב שְׁלִי שְׁבוּעוֹת בְּרְצִיפוּת, מַחֲמַת שֶּׁלְרֹב שְׁלִי הָבִירְרָ לְשָׁרִים לְמַשְׁמַעְתּוֹ לִשְׁהוֹת בְּאוּמַת הַפְּלִם הְיִבְּעִי הָבְּיִבְּי בְּוּוֹיִם לְבְּיִבְי בְּוּוּי בְּבִי עַשְׁהֹי, הַנָּים לְּבִּייִי הְיִבְּים בְּוּוּיִם לְּמִשְׁמַעִּיתְ בְּרְצִיפוּת, מֵחֲמַת שָּׁלִילְ הַבְּעִינִי הָאָדָשְׁ הָלִישְׁ הָבְילִים בְּוֹבְייִבְיתְּבּ בְּעִינִי הָאָדָם בְּשְׁבִיים לְבְּשִׁתְּם לְּבְּתְיבִּים בְּאִינִי הָאָדָם בְּוֹבְיים בְּוּוֹים בְּבְעִינִי הָאָדָם הְּלָּבְים בְּיִשְׁתְּבִּים בְּשִׁרְיִים לְמָשְׁמֵעוֹם בְּעִינִי הָאָדָם בְּיִלְים בְּוּבְיים בְּשִׁיבְיים בְּשִׁים בְּבְשִׁתְּים בְּבְשִׁבּים בְּבְּעִינִי הָאָדָּים בְּוֹבּים בְּשִׁרוֹם בּבְעִינִי הָאָבְיִים בְּיִבְּים בְּיִים בְּבְּילִים בְּבְשִׁים בְּבְיִים בְּבְשִׁבְּים בְּוּבּים בְּיִים בְּיִּבְיִים בְּעִים בְּבְשִׁים בְּבְּים בְּיִבּים בְּיוֹבְים בְּיוֹבּים בְּעִים בְּיבְים בְּשִׁבְּים בְּיִים בְּיִים בְּבְיבִים בְּבְיבִים בְּבְּעִים בְּבְּים בְּיבּבְים בְּיִים בְּיבְּים בְּבִּים בְּיבּים בְּיִבּים בְּבְּיִים בְּבְּיִים בְּיִבְיִים בְּבְּים בְּבְּים בְּיִבּים בְּיִבְּיִים בְּבְּבְּים בְּבְּים בְּבִים בְּבְּבְּבְּיִים בְּיִּבְּיִים בְּבִים בְּבְּיבְּיִים בְּבִים בְּבְּבְיוֹיבְים בְּבִיים בְּבְּבְּיבְּבְּים בְּיבְּים

#### א. ב. של החיים

שִׂנָאָה שָׁרִשָּׁה<u>ּ בְּחֶסְרוֹן אֱמוּנָה.</u>

שִׂנְאָה זוֹ רוּחַ רָעָה שֶׁצְרִיכִי<mark>ם לְסַלֵּק עַל יְדֵי</mark> דִּבוּרֵי אֵטוּנָה.

רַק כְּשָׁאָדָם סָלֵא בָּאֱמוּנָה הוּא יָכוֹל לְהִנְּצֵל מִשִּׂוְאַת הַבְּרִיּוֹת.

הַזּוֹרֵעַ שִוֹנְאָה יִקְצֹר חֲרָטָה.

החמלה על עצמנו, וזה הוא גילוי פנימיות התורה המושכת אותנו אל היום בו מלאה הארץ דעה ואהבה, ולא ישא גוי אל גוי חרב, ולא ילמדו עוד מלחמה.

#### **שו"ת של חסד** ע"י בית הוראה-חוט של חסד

#### מהלכות ספירת העומר

מי שיש לו מניין קבוע לתפילת ערבית בשעה מאוחרת, האם יקדים לספור העומר לפני כן או שימתין לברך יחד עם הציבור?

אפי' אם יש לו מניין קבוע לתפילת ערבית עדיף שיקדים לספור ספירת העומר בזמנה ויתפלל תפילת ערבית אח"כ, ולא ימתין לספירת העומר אחר תפילת ערבית שכל מה שמתאחר יותר גורם אחר זה אל החיצוניים. כן מבואר במגן אברהם (סימן תפ"ט סעיף קטן ז') ומשנה בחרה (שם סעיף קטן ז') ואור לציון.

#### היה עומד בבין השמשות ונזכר שלא ספר אמש ספירת העומר, וגם במשך כל היום לא נזכר מזה, מה יעשה כעת?

יספור מיד הספירה של אמש בלי ברכה, ואחר צאת הכוכבים יספור העומר בברכה. (חזון עובדיה יו"ט עמ' רלח) ומכל מקום במקרה כזה יזהר שלא יספור העומר בכל יתר הלילות אלא לאחר צאת הכוכבים, שלא יהיה כתרתי דסתרי. וזמן בין השמשות לעניין זה הוא שלש עשרה וחצי דקות אחרי השקיעה ולא לאחר מכן. חזון עשרה וחצי דקות אחרי השקיעה ולא לאחר מכן. חזון עובדה שם, ועיין אור לציון (חלק ג' פרק ט"ז הלכה ו'.

מצוות ספירת העומר למנות ימים ושבועות, אמנם אם הזכיר את מניין הימים, ולא הזכיר את מניין השבועות, או

#### להיפך שהזכיר מניין השבועות ולא את הימים, האם הפסיד את הספירה?

אם נזכר בכושך הלילה או היום למחרת, ימנה מיד בלא ברכה, ואם נזכר רק בלילה שאחריו, יכול למנות בשאר הימים בברכה. חזון עובדיה (יום טוב עמוד רגא).

## מי שהרהר ספירת העומר בליבו האם יצא ידי חובה?

ספירת העומר צריכה להיות בדיבור בפיו ובשפתיו, אבל בהרהור לא יצא, שהרהור לאו כדיבור דמי. כן כתב המשנה ברורה (בביאור הלכה סי' תפ"ט) ולכן אם הרהר בלבד, יכול לברך אח"כ ולספור ספירת העומר בביטוי שפתים. (יביע אומר חלק ד' חאו"ח סי' ג' אות יז). ולכתחילה צריך גם להשפוע לאוזנו, ואם לא השפויע לאזנו יצא. יבי"א (שם סי' יח) וחזון עובדיה (שם עמ' רמג).

#### מי ששאל אותו חבירו אחר השקיעה, כמה הלילה לספירת העומר? ואמר לו היום 20 יום, ולא אמר "שהם שני שבועות וששה ימים", האם הפסיד את הברכה?

לכתחילה לא עושים כך, אלא ישיבנו 'אתכול היה כך וכך לספירה', ובשבוע הראשון אם אמר כך יצא ידי חובה ואינו מברך, אמנם אם היה משבוע אחד ואילך, והשיב רק מספר הימים בלא שבועות, חוזר וסופר בברכה באותו ערב. חזון עובדיה (יום טוב עמוד רמ"ז).

מי שחבירו שאל אותו כמה הלילה

#### הרה"ג ר' ירון אשכנזי שליט"א ר"כ חושן משפט בישיבת "חוט של חסד" מנהל רוחני ב"קו ההלכה"

קו ההלכה הספרדי: 3030\* 🕲

#### לספירת העומר? והשיב לו רק את המספר ולא אמר תיבת 'היום', האם יכול לחזור ולספור בברכה? וכוה הדין אם ענה לו "היום 20 יום וכו" ונתכווין שאינו רוצה לצאת ידי חובה כלל?

יכול לחזור ולספור בברכה. כן כתב הט"ז (סימן תפ"ט סעיף קטן ז') וחזון עובדיה (שם עמ' רמו). וכן אם בשעה שאמר היום כך וכך, נתכוין בפירוש שלא לצאת ידי חובה, חוזר וסופר בברכה. כן כתב הרשב"א בתשובה שהובה, בית יוסף (סימן תפ"ט) וחזון עובדיה (שם).

#### אדם שספר את העומר היום יום א', יום ב' לעומר, האם יצא ידי חובתו?

אם ספר בראשי תיבות כגון שאמר היום ב' לעומר או ג' לעומר, יחזור לכתחילה וימנה בלא ברכה, ואם לא מנה עד למחרת בערב, יכול להמשיך בשאר הלילות למנות בברכה. עולת שבת (אות א'), ומשנה בחרה (סעיף קטן ל"ח).

#### אם לא ידע כמה היום לספירה, והתחיל לברך על דעת שישמע מחבירו, ושתק עד ששמע מחבירו וסיים כמוהו, האם יצא ידי חובה?

בדיעבד יצא ידי חובתו. שלחן ערוך (סעיף ה') ומשנה ברורה (סעיף קטן כ"ט). והוא הדין אם ספר מספק על פי השערה, ואח"כ התברר לו שספר כהוגן, אף שאין לעשות כן לכתחילה, מכל מקום בדיעבד יצא. (מנחת יצחק חלק ח' סימן מ"ח).







יש לך סיפור תודה? המערכת תשמח לפרסם אותו al5308000@gmail.com

#### ַהַתּוֹדָה מִשַׁנָּה אֶת הַמִּצִיאוּת!

ֶישְׁנוֹ יְהוּדִי יָקָר מִבַּיִת חֲרֵדִי שֶׁהְתְקָרֵב לַּסְּכָרִים ּוְלַדִּיסְקִים, וּבָרוּךְ ה', בְּכָל יוֹם עוֹשֶׂה שָׁעָה הִתְבּוֹדְדוּת, וָהוּא הָתָחִיל לְחָיוֹת בְּגַן עֵדֶן בָּעוֹלָם הַזֶּה. הוּא ָּסְפֵּר לִי שָׁאָמַר לְאִשְׁתּוֹ: ״לְמַעֲשֶוֹה, לֹא הִשְׁתַּנוּ לָנוּ הַחַיִּים בְּפֹעַל. אוֹתָן הַבְּעָיוֹת וְהַחוֹבוֹת וְכוּ' שֶׁהָיוּ לִפְנֵי שֶׁהָתָקָרַבְנוּ קַיָּמוֹת גַּם הַיּוֹם; אֱבָל יֶשְׁנוֹ שִׁנוּי מַהוּתִי בְּיוֹתֵר: לְפְנֵי שֶׁהְתְקָרַבְנוּ, כָּל דָּבָר הָיָה מַפִּיל אוֹתִי לְבִלְבּוּלִים, לְכַעַס וּלְעַצְבוּת, וְהָיִיתִי עַצְבָּנִי, ַמְסָרְמָר וּמְדֻבָּא; וְעַרְשָׁוּ, שֶׁקְבַּלְתִּי אֱמוּנָה, אֲנִי כָּל הַזְּמַן בְּשִׂמְחָה, וַאֲנִי כָּל הַזְּמַן אוֹמֵר תּוֹדָה...". הַרְבֵּה פּעַמִים אַדַם נַחָלָשׁ מֵהַתּוֹדָה כִּי הוּא לֹא רוֹאֵה תּוֹצָאוֹת. אֲבָל אַתָּה צָרִיךְ לָדַעַת, שֶׁהַתּוֹדָה עַצְּטָהּ ָהָיא הַתְּוֹצָאָה וְהִיא הַיְּשׁוּעָה. הַתּוֹדָה הִיא הָאֱכֶּת, וּכְכָל שֶׁתַּגִּיעַ לְנָקְדַּת הַתּוֹדָה בֶּאֱמֶת, כָּךְ תַּמְשִׁיךְּ ַעַלֵיךּ אֵת הַנָּסִּים וָהַיִּשׁוּעוֹת. שָׁמַעִתִּי מַעֲשֵׂה שֵׁהַיָה עם אֵיזֶה צַדִּיק שֶׁהָיָה לוֹ חָזַּיוֹן שֶׁעַלָּה לָעוֹלָם הָעֶלְיוֹן, וְנְכְנַס בְּהֵיכָל אֶחָד שֶׁבּוֹ רָאָה הֲסֻוֹלֶה רַבָּה, רִבְבוֹת ַמַלְאָכִים עֲסוּקִים וְנֶחְפָּזִים מִכָּאן לְכָאן בִּמְהִירוּת. שָׁאַל: 'מָה זֶה הַהֵיכָל הַזֶּה?' אָמְרוּ לוֹ: 'זֶהוּ הַהֵיכָל ָשׁל הַתִּפָלוֹת שֶׁל עַם יִשׂרָאֵל שֶׁמִּבַקּשִׁים יִשׁוּעוֹת, וָהַמַּלְאָכִים מַעַבִּירִים אֵת הַבַּקּשׁוֹת הַלָּלוּ׳. עַבַר לְהֵיכָל שֵׁנִי, וְגַם שָׁם רָאָה אֶת אוֹתָהּ הֲסֻלָּה וְרִבְבוֹת מַלְאָכִים שֶׁנֶּחְפָּזִים מִכָּאן לְכָאן וּמִפּה לְשָׁם... שָׁאַל: 'וְהֵיכָל זֶה, מַהוּ?' אָמְרוּ לוֹ: 'זֶה הַהֵיכָל שֶׁל הַתְּפָלוֹת שַׁנַעַנוּ, וְעַתַּה אָנוּ כִוּרִיצִים אֵת הַיִּשׁוּעוֹת לְכָל אֵלּוּ

שָׁנַעֲנוּי. עָבַר לַהֵיכָל הַשְּׁלִישִׁי, וְשָׁם רָאָה תְּמוּנָה שׁוֹנָה: אֵין הַמִּלָּה וְאֵין פִּעַלְתַּנוּת, רַק כַּמַה מַלְאַכִים מְעַפִּים שָׁהוֹלְכִים מִצַּד לְצַד בַּעֲצַלְתַּיִם. שָׁאַל: 'וְהֵיכָל זֶה, מַהוּ?' אָמָרוּ לוֹ: ׳זֶהוּ הַהֵיכָל שֶׁאֵלָיו מַגִּיעוֹת הַתּוֹדוֹת שֶׁל אֵלּוּ שָׁנּוֹשְׁעוּ. הֵיכָל זֶה הָיָה צָרִיךְּ לִהְיוֹת הֲכִי פַּעִיל מִכָּל הָהֵיכָלוֹת, אַךְּ לְצַעֲרֵנוּ הָרַב, לֹא כָּךְ הֵם פְּנֵי הַדְּבָרִים, בָּנֵי אָדָם שֶׁיֵּשׁ לָהֶם צָרוֹת צוֹעֲקִים, מִתְחַנִּנִים וּמַרְבִּים בִּתְפָלּוֹת שֶׁה' יוֹשִׁיעַ אוֹתָם. וְכַאֲשֶׁר ה' מוֹשִׁיעַ אוֹתָם מֵהַצָּרָה, הֵם שׁוֹכְחִים לְהוֹדוֹת, שׁוֹכְחִים לְקַיֵּם אֶת הַדָּבָר הַבְּסִיסִי בִּיוֹתֵר: לוֹמַר תּוֹדָה וְלַעֲשׁוֹת סְעוּדַת הוֹדָיָה - אָם צָרִיךְ. הַהוֹדָאָה לַה' הִיא הַתַּכִּלִית שֵׁל ּ כָּל הָעוֹלָמוֹת, וְרַק בְּשֶׁל כָּךְ נִבְרְאָה כָּל הַבְּרִיאָה כֻּלָּה שָׁכּוֹלֶלֶת עוֹלָמוֹת אֵין מִסְפָּר, זֶה לְמַעְלָה מִזֶּה, וְעוֹלַם ָהָעֲשִׂיָּה לְבַדּוֹ יֵשׁ בּוֹ רְקִיעִים וְגַלְגַּלִּים שֶׁהֶחָלָל הַפָּכָּר לָנוּ הוּא חֶלְקִיק קָטָן מֵהֶם. וְכָל זֶה נִבְרָא לְתַכְלִית אַחַת וִיחִידַה, שַׁיַּכִּיר הַאַדַם אֵת בּוֹרָאוֹ וִיוֹדֵה לוֹ, ַפַּמְבֹּאָר בְּדִבְרֵי הָרַמְבַּ״ן (עַל הַתּוֹרָה פָּרָשַׁת בֹּא). וְלָכֵן הָאָדָם שָׁפּוֹדָה לַה' מְקַיֵּם אֶת תַּכְלִיתוֹ וְאֶת תַּכְלִית כָּל הַבְּרִיאָה, וַרָאוּי הוּא שֶׁיֵעָשׂוּ לוֹ נִסִים וְנְסְלָאוֹת וַיָזַכֵּה לִישׁוּעוֹת גִּדוֹלוֹת.



#### ילדון חידודון בין הפותרים יוגרלו מתנות

מה פירוש בפרשתינו

פתרון "מצורע": א. המים שמשמשים לטהרת המצורע חייבים להיות "מים חיים" הנובעים ממעין טבעי (ויקרא יד ה). ב. המצורע חייב להביא כקרבן "שתי ציפורים חיות" (יד ד). הזוכה: נ.כ, צפת

פתרונות לשלוח למייל | פקס:

al5308000@gmail.com | 02-5812252

#### חיזוקית-ניסן | אמונה וגאולה



<u>ילדים או</u>מרים תודה סיפור בהמשכים לילדים



מִשַׁתִּפִים אוֹתִי.

מתנה ושמה תודה 052-2240696 ②

בָּאתִי לָאַבָּא שֵׁלִּי וְאָמַרְתִּי לוֹ בִּרֹגֵז: "הֵם

בָּאִים אֱלֵינוּ הַבַּיִתָה וְלֹא רוֹצִים לְשַׁתֵּף אוֹתִי

ָהָלַכָּתִּי אֵלֵיהֵם וְלָקַחְתִּי לָהֵם אֵת הַמַּגָּשׁ

שָׁהֵם הַחֵזִיקוּ. הָתְחִיל מִרְדָּף בָּכָל הַבַּיִת,

אַבָּא קָרָא לִי וְאָמֵר ״דָּנִי, בְּנִי הַיָּקָר,

בַּחַיִּים הַדְּבָרִים לֹא תַּמִיד מִסְתַּדְּרִים

כָּרְצוֹנֵנוּ, וְהַנִּסֶּיוֹן מוֹכִיחַ שֵׁבְּנֵי אָדָם כַּעַסָנִים

"אֵבָל הֵם מַרְגִּיזִים", אָמַרְתִּי בָּטוֹן זוֹעֵף.

בַּמִשָּׁחַק שֻלַּהֶם", מַמֵּשׁ כַּעַסְתִּי.

וְהַכֹּל הָפַךְ לְתהוּ וָבהוּ.

מַפְסִידִים הַרְבֵּה בַּחַיִּים״.

#### מסיבת אמנים (חלק ב')

אֲבָל כָּל מָה שֶׁנִּסִיתִי לַעֲשׂוֹת לֹא עָזַר לִי. כָּשֶׁהָיִיתִי מִתְרַגֵּז מִמֵּשֵׁהוּ, הַדַּף וְהַפִּּסוּקִים לא עַזָרוּ.

בָּאוֹתוֹ בַּקָר, בַּשַּבַּת, קַמְתִּי עַל צַד שִׁמאל וָהָיִיתִי מַמָּשׁ מִרְגָּז. הָתָאָרְחוּ אֵצְלֵנוּ בָּנֵי דּוֹדִים שֵׁלִּי, וְהֶם שִּׁחֵקוּ עִם אָחִי הַגָּדוֹל, אֲבָל בְּלִי לְשַׁתֵּף אוֹתִי. הֵם הֶחְלִיטוּ לַעֲשוֹת "מְסָבַּת אַמֵנִים".

לִמִי שֵׁלֹא יוֹדֵעַ, בִּמְסָבַּת אָמֵנִים מִבִיאִים עוּגוֹת וְעוּגִּיּוֹת מִזוֹנוֹת, פֵּרוֹת הָעֵץ, פִּרִי אַדַמַה, וְעוֹד חֵטִיפִים: בַּמִבַּה, בִּיסְלִי, שָׁתִיַּה מָתוּקָה וּטָעִימָה, סְכָּרִיּוֹת וְחַמְצוּצִים ּוְכַדּוֹמֶה. כָּלָם מְבָרְכִים, עוֹנִים אָמֵן הָאֶחָד לַשַׁנִי, חוֹגְגִים וְאוֹכְלִים.

בָּקַשְׁתִּי מֵהֶם לְהִצְטָרֵף, אַךְ הֵם סֵרְבוּ.

ֹהֶם אָמָרוּ לִי: ״אַנַחִנוּ מִשַּׂחֵקִים עַכִּשָּׁו לְבַד, וְלֹא רוֹצִים לְשַׁתֵּף אוֹתְרָ״.

אֲנִי הָיִיתִי רָעֵב, וְגַם כָּעַסְתִּי מִזֶּה שֶׁלֹא

רוצה לזכות בהגרלה? גם אתה יכול! שלח לנו סיפור תודה ותיכנס להגרלה al5308000@gmail.com

לְשַׂחֵק עם חֲבֵרִים אֲחֵרִים".

"נָכוֹן. אַתָּה יֱלֶד חָכָם", הֵחִמִּיא לִי אַבָּא. "אַרְ יֵשָׁנָהּ דֵּרֵךְ טוֹבָה יוֹתֵר לִהָּתְמוֹדֵד עִם ָהַמַּצָב, דֶּרֶךְ שֶׁמְלַמֶּדֶת אוֹתָנוּ לִכְעֹס פָּחוֹת בָּלִי לַצֵאת מֵהַבַּיִת״.

"מָה?! יֵשׁ כָּזֶה דָּבָר?"

"כֵּן", הַשִּׁיב אַבָּא. "דַּרֵךְ הָאֵמוּנָה. זוֹ אָמְנָם דַּרְגָּה גְּבוֹהָה מְאֹד שֶׁל אֱמוּנָה, אַבָל הָאֱמוּנָה שֶׁכָּל מָה שֶׁקּוֹרֶה לָנוּ זֶה מִשָּׁמַיִם וּלְטוֹבָה, עוֹזֶרֶת לָנוּ מְ אֹ ד

> ֹלְהָתְמוֹדֵד עם מַצָּבִים אוֹ עם אַנָשִׁים שָׁלֹּא בְּדִיּוּק מִתְנַהֲגִים כָּרְצוֹנֵנוּ". "אָז מָה לַעֲשׂוֹת עַכִּשָּׁוּ?" ָשָאַלְתִּי אֶת אַבָּא שֶׁלִי.

> > הבא בשבוע אספר לכם אבי הציע לי לעשות.

״אֲנִי מֵבִין לְלִבְּךָּ. בֶּאֱמֶת הַהִּתְמוֹדְדוּת ָהִיא קָשָׁה מְאֹד, אֱבָל בּוֹא נַחְשֹׁב בְּיַחַד אֵיךְ אֶפְשָׁר לְהָתְמוֹדֵד בִּדְרָכִים אֲחֵרוֹת. מָה אַתָּה מַצִּיעַ? אֵיךְ אֵפִשָּׁר שֵׁלֹּא לְכָעֹס?"

הָרְגַּשָׁתִּי עַכָּשָׁו חֲסֵר סַבָּלָנוּת. "אֵנִי לֹא יוֹדֵעַ. אֵין לִי פָּתָרוֹן. אוּלַי אֶצֶא הַחוּצַה





#### מאמר ראש הישיבה

#### חיים אחרים לגמרי

מה ההבדל בין חתונה לבין יום הולדת? זה הרבה מעבר לסדרי הגודל של האירועים. בואו ונניח שאנחנו מדברים על מסיבת יום הולדת שהיא בקנה מידה של חתונה. בכל זאת בין שני האירועים ישנו הבדל מהותי:

מסיבת יום ההולדת תעבור ותחלוף. יישארו רק זיכרונות, רק תמונות, ואתה תישאר אותו הדבר בדיוק, רק גַדַלָתַּ בשנה. אבל החתונה היא אירוע שמשנה לך את כל החיים. נכנסת אליו רווק ויצאת ממנו בעל משפחה. עברת ממציאות חיים אחת, למציאות חיים אחרת **לגמרי**. החתונה היא מאורע שמטביע חותם עמוק על כל יום ויום בימי חייך מכאן ואילך, וההשפעות שלה רק ילכו ויעמיקו, ילכו ויחחדדו

#### יש לי יום יום חתונה

אצלנו, עם ישראל, כל חג וכל אירוע הוא לא יום הולדת. אצלנו כל חג הוא חתונה שלימה. זה אירוע מכונן שמשפיע על כל יום ויום מימי חיינו מכאן ואילך.

לכן אומרים החסידים שלא נכון לומר: "פסח עבר", " נגמרו החגים", "איך עברה השבת". חס וחלילה. החגים הקדושים הם אירועים שבהם משתנה כל המציאות שלנו. כמו שבעבר בזמן התרחשות האירועים השתנתה כל המציאות שלנו כעם וכיחידים - כך גם בהווה, הזמנים האלה והמצוות שבהם ממשיכים להשפיע ולשנות אותנו לגמרי. לכן צריכים לומר "פסח נכנס", "החגים חדרו לתוך לְבֵּנו ומוחנו", "עוד שבת נספגה ונבלעה בדמנו ובבשרנו".

אמנם לא כולם רואים ומרגישים את זה, כי מדובר בהשפעה רוחנית דקה כפי שהסברנו במאמר לשבת הגדול. אבל בספרי החסידות והקבלה מבואר שאכן בכל חג וחג יורדות השפעות רוחניות כבירות, ובלשון הקבלה: "יורדים מוחין", כלומר שחל

שינוי פנימי ועמוק מאוד בכל תפיסת העולם שלנו ובמבנה הנפש שלנו. וככל שמודעים לכך ומאמינים בזה - כך ניתן לקצור את הפירות של אותו שינוי מבורה

#### הצֵ'ק כבר אצלך

חג הפסח הוא חג שבו כל אחד יכול להיגאל ולהשתחרר, אם זה ממחשבות מגבילות, מתסכולים ומדכאונות, מפחדים ומחרדות, מתשוקות לדברים רעים ומתכונות אופי רעות. וכולנו ללא יוצא מן הכלל נגאלנו בחג הפסח בשנה זו. כולנו קיבלנו צ'ק גדול ושמן ועכשיו צריכים ללכת ל"בנק" הרוחני

#### רבי נחמן כותב שהמקור של כל המחלות הוא קלקול השמחה

ולפדות את הצ'ק מתוך אמונה שלימה שההארות הגדולות כבר נמצאות אצלנו.

חג הפסח שנכנס אלינו לחיים ולשלום ממחיש את זה יותר מכל. אמנם המצווה העיקרית היא לספר ביציאת מצריים, אבל לא רק ישבנו וסיפרנו, אלא ממש חווינו והרגשנו - ראינו את עצמנו כאילו אנחנו יוצאים ממצריים.

וזה גם הרבה יותר מכך: המצה נקראת לחם עוני כי זה "לחם שעונים עליו דברים הרבה" כדברי חז"ל. את כל סיפורי יציאת מצריים שבהגדה סִיפַרנו ועַנִינוּ 'על המצה', והמצה הקדושה כביכול "ספגה" את כל

#### יו"ל ע"י מוסדות "חוט של חסד" רח' שמואל הנביא 13 | ת.ד. 50226 | טל: 02-5812250 | פקס: 5812250 |

מוביות בנושא העלון: al5308000@gmail.com

הסיפורים ואת כך החוויות, וכשאכלנו את המצה כביכול אכלנו את כל אותם הסיפורים והם הפכו להיות חלק מאיתנו.

ובאמת כל יהודי הוא סיפור יציאת מצריים מהלף כי "אילו לא הוציא הקדוש ברוך הוא את אבותינו -ממצריים עדיינו אנחנו ובנינו משועבדים היינו לפרעה במצריים". כל יהודי הוא נס מְהַלֵּךְ. כל יהודי הוא קידוש ה' מָהַלֶּף.

#### מממשים את המתנות

ועכשיו יוצאים לעבודה, שהיא עבודת ימי הספירה, שבהם אנחנו עובדים ומְמַמִּשִּים בפועל את כל ההשפעות והגאולות שקיבלנו בימי הפסח והן הגנוזות בקרבנו.

ועיקר הגאולה והישועה של דורנו היא השמחה. כי אין בית־כלא שסוגר על האדם מבחינה רוחנית וגשמית, פיזית ומחשבתית, כמו מחשבות והרגשות של עצבות ודיכאון. יציאה לחירות, לפעולה ולעבודה - אפשרית רק מתוך שמחה; כמו שאומר רבי נחמן על הפסוק: "כי בשמחה תצאו" - שרק על ידי שמחה יוצאים לחירות.

לכן עכשיו, לאחר שימי הפסח נכנסנו לתוכנו והם פועלים בתוכנו מבפנים וגואלים ומשחררים אותנו מכבלי העצבות - קל יוֹתר לעבוד ולקנות ולגלוֹת גם מבחינה חיצונית את מידת השמחה. בכל השבועות שקדמו לחג הפסח ובחג הפסח עצמו כתבנו על מידת השמחה ועל דרכים לקניית השמחה, ואת המנגינה הזאת חייבים להמשיך.

#### ממשיכים להיגאל

חשוב לדעת שהגאולה של השמחה היא לא רק גאולה רוחנית אלא היא גם גאולה גשמית ורפואה גם לגוף וגם לנפש. רבי נחמן כותב שהמקור של כל המחלות הוא קלקול השמחה, וכל הרפואה נובעת אך ורק מהשמחה. ומכיוון שהמצה גאלה ועדיין גואלת אותנו מהעבדות של העצבות - לכן

כ"ט ניסן תשע"ט | יד לעומר

כניסה

18:45

19:01

18:55

19:01

ירושלים

תל אביב

באר שבע

חיפה

יציאה

20:00

20:02

20:03

20:00

#### הכנסים של הרב שלום ארוש שליט"א לשבוע הקרוב

ישיבת "חוט של חסד"

שמואל הנביא 13,

בשעה ס2:20

יום ד',

#### ירושלים

יום א', ל' ניסן (19/20/20) מתנ"ס קנגרו בר יוחאי 5 (שכ' קטמונים) בשעה ס2:30

#### ירושלים (08/05/19) ג' אייר

(19/05/19) ד' אייר בית כנסת ע"ש חללי צה"ל המעפילים פינת המצודה בשעה ס21:30

#### חולון

יום ה',

#### RAMAPOST

גליון 619

ח"ר

20:37

20:35

20:38

20:36

גדולים ממשה ואהרן, השיגו בגודל קדושתם כי אהרן אביהם משתוקק למסור נפשו על קדושת השם, כדי לכפר בכך על מה שעשה את העגל, והשיגו גם כן כי רצונו של הקב"ה הוא שלא ימסור נפשו למיתה, אלא יעבוד את ה' בחיים חיותו בעבודת הכהונה הגדולה כדי לכפר על ישראל, על כן החליטו בגודל קדושתם למסור את נפשם במקומו של אהרן, ונכנסו להקטיר קטורת בקדשי הקדשים אף שידעו שהם מסתכנים בכך.

אך מנין ידעו שהם רשאים למלא את מקומו של אהרן אביהם למסור את נפשם במקומו, הנה על כך בא רבי אליעזר ורמז לנו בגודל חכמתו: "לא מתו בני אהרן אלא על שהורו הלכה בפני משה רבן", כלומר מה שמתו הוא משום שהורו הלכה בפני משה רבם, שזכו להשיג מה שלא גילה להם משה.

ומפרש ואומר מה היה הגילוי שנתגלה להם שהם רשאים למסור נפשם במקום אהרן אביהם: "מאי דרוש, ונתנו בני אהרן הכהן אש על המזבח, אף על פי שהאש יורדת מן השמים, מצוה להביא מן ההדיוט". כלומר נדב ואביהוא השיגו בגודל קדושתם, כי מה שאמר הקב"ה למשה: "ונתנו בני אהרן הכהן אש על המזבח", רמז הקב"ה בכך, כי בני אהרן עצמם צריכים למסור את נפשם במקומו של אהרן להישרף באש על קדושת השם.

וזהו שדרשו: "אף על פי שהאש יורדת מן השמים", לאכול את הקרבנות על המזבח, "מצוה להביא מן ההדיוט", שגם הם עצמם יקריבו את עצמם על האש להישרף בבחינת מזבח כפרה לכפר על חטא העגל, ומאחר שלא קיבלו פירוש זה ממשה רבם אלא השיגו מעצמם כוונה נשגבה זו, הרי זה בגדר שהורו הלכה בפני רבם.

ומה שכתוב: "**ויקריבו לפני ה' אש זרה אשר** לא צוה אותם", הכוונה בזה כי מה שהקריבו את עצמם לה' במקום קרבן הוא בבחינת: "אש זרה אשר לא צוה אותם" בפירוש, שהרי בדרך כלל אין הקב"ה חפץ בהקרבת אדם כי אם בהקרבת

קרבן מן הבהמה, אלא שהם עשו כן בבחינת אינו מצווה ועושה, כי השיגו שזהו רצון הקב"ה כפי שרמז באומרו: "ונתנו בני אהרן הכהן אש על המזבח".

נמצא לפי זה כי כלפי כל ישראל שלא השיגו עומק כוונתם, היה נראה כאילו הורו הלכה בפני משה רבם להקטיר קטורת בקדשי הקדשים, ועל ידי שיצאה אש מלפני ה' ושרפה אותם נתקדש שם שמים על ידם בבחינת: "בקרובי אקדש", ומזה נתעוררו ישראל כי אם בארזים נפלה שלהבת עונש כל כך קשה, על אחת כמה וכמה שיענישם הקב"ה אם יחטאו לפניו, אבל לאמיתו של דבר היו קדושים וטהורים שמסרו נפשם על קדושת השם במקומו של אהרן אביהם, כדי שיוכל להקדיש לה' את כל ימי חייו בעבודת הכהונה הגדולה.

#### "כל בית ישראל יבכו את השרפה" כי הם גרמו לכך בחטא העגל

על פי האמור נשכיל להבין מה שאמר משה על מיתתם של נדב ואביהוא (ויקרא י-ו): "ואחיכם כל בית ישראל יבכו את השרפה אשר שרף ה"", כי מאחר שנדב ואביהוא נשרפו מחמת שמסרו נפשם על קדושת ה' במקומו של אהרן אביהם, כדי שיוכל לעבוד עבודת הכהונה גדולה, לכן כל בית ישראל שכפו על אהרן לעשות את העגל, בית ישראל שכפו על אהרן לעשות את העגל, וגרמו בכך למיתתם של נדב ואביהוא, יבכו את השרפה אשר שרף ה'.

מעתה יאירו עינינו להבין הפסוקים בפרשתנו:
"וידבר ה' אל משה אחרי מות שני בני אהרן", כינה
אותם הקב"ה בכוונה תחילה "שני בני אהרן", כדי
ללמדנו בכך כי מה שמתו הוא משום שמסרו
נפשם במקומו של אהרן אביהם, וגילו בכך את
מסירותם בכבוד אביהם בהיותם "בני אהרן",
והוסיף הקב"ה להוכיח שמסרו נפשם מרצונם
במקומו של אהרן, "בקרבתם לפני ה' וימותו",
שהרי זכו למות במיתת נשיקה מחמת קרבתם
לפני ה' כדברי ה"אור החיים" הקדוש.

הנהכיכן על כך בא הקב"ה להזהיר את אהרן:
"ויאמר ה' אל משה דבר אל אהרן אחיך, ואל
יבוא בכל עת אל הקודש מבית לפרוכת אל פני
הכפורת אשר על הארון ולא ימות". אין הכוונה
שהזהיר הקב"ה את אהרן, שלא יכנס לקדשי
הקדשים כדי שלא יענש במיתה כמו שמתו בניו,
כי אהרן היה מקיים את רצון ה' אפילו בלא שום
עונש, אלא הכוונה בזה שהזהיר הקב"ה את
על קדושת השם על ידי שיכנס בקדשי הקדשים
על קדושת השם על ידי שיכנס בקדשי הקדשים
כמו שעשו הם, כי אין הקב"ה חפץ שימות על
קדושת השם, אלא רצונו שישאר בחיים ויעבוד
קבודת הכהונה הגדולה.

נמצא לפי זה כי מה שאמר הקב"ה "ולא
ימות", הוא חלק בלתי נפרד ממה שביקש הקב"ה
מאהרן שלא ימות כדרך שמתו בניו, והרי זה
מתאים להפליא עם דברי ה"אור החיים" הקדוש:
"ואומרו 'וימותו' בתוספות וא"ו, רמז הכתב
הפלאת חיבת הצדיקים, שהגם שהיו מרגישים
במיתתם, לא נמנעו מקרוב לדביקות נעימות
עריבות ידידות חביבות חשיקות מתיקות עד
כלות נפשם מהם".

יומתק להבין בזה מה שהוסיף הקב"ה לומר: "בזאת יבוא אהרן אל הקודש בפר בן בקר לחטאת ואיל לעולה", רמז הקב"ה בכך, כי אם חפץ אהרן למסור את נפשו על קדושת השם יעשה כן על ידי עבודת הקרבנות, שיחשוב שכל מה שעושים לקרבן היה ראוי לעשות לו, אבל לא שימסור נפשו בפועל ממש.

היוצא לנו מכל זה כי נדב ואביהוא היו קדושים וטהורים שמסרו נפשם על קדושת השם במקום אהרן אביהם, ולא בחנם העיד עליהם משה שהם גדולים ממנו ומאהרן, ומגודל קדושתם זכו שיצאה נפשם במיתת נשיקה, כדברי ה"אור החיים" הקדוש בפירוש הכתוב: "בקרבתם לפני ה' וימותו", ומה שכתוב שהקריבו אש זרה אשר לא צוה אותם, הכוונה בזה שהקריבו את עצמם מרצונם הטוב בבחינת אינו מצווה ועושה.



לרפואה השלימה של האשה החשובה מרת לאה בת וירג'ני שתחי' - נדבת משפחת מהדב הי"ו -

mamarim@shvileipinchas.com לקבלת המאמרים באימייל:

(ENO) (ENO)

פרשת אחרי - קדושים תשע"ה | ד

רם בהתורה



ישוב קושיית המהרש"א: איזו הלכה הורו בפני רבם "ממה שמפורש בכתוב: "ונתנו בני אהרן הכהן אש על המזבח"

מדרש: אהרן עשה את העגל ולא מסר נפשו, כדי להציל את ישראל מכליה ובזכות זה זכה לכהונה גדולה

אהרן הכהן השתוקק למסור נפשו ולמות על קדושת השם, כדי לכפר בכך על מה שעשה את העגל

נדב ואביהוא מסרו נפשם על קדושת השם במקום אהרן אביהם כדי שיוכל לעבוד עבודת הכהונה הגדולה

> יתברך בדרך נוראה זו של "בקרובי אקדש", דוקא ביום חנוכת המשכן כאשר השרה הקב"ה את שכינתו במשכן.

> אך ביאור הענין הוא על פי הידוע כי תכלית עשיית המשכן היא שיקריבו ישראל שם את הקרבנות, כמו שכתב הרמב"ם (הלכות בית הבחירה פ"א ה"א): "מצות עשה לעשות בית לה' מוכן להיות מקריבים בו הקרבנות, וחוגגין אליו שלוש פעמים בשנה שנאמר (שמות כה-ח) ועשו לי מקדש, וכבר נתפרש בתורה משכן שעשה משה רבינו והיה לפי שעה".

זאת ועוד ידוע מה שביאר הרמב"ן (ויקרא א-ט) הטעם שצוה הקב"ה לחוטא שיביא קרבן ויתכפר לו: "כדי שיחשוב אדם בעשותו כל אלה, כי חטא לאלקיו בגופו ובנפשו, וראוי לו שישפך דמו וישרף גופו, לולא חסד הבורא שלקח ממנו תמורה, וכיפר הקרבן שיהא דמו תחת דמו, נפש תחת נפש, וראשי אברי הקרבן כנגד ראשי אבריו".

נמצא לפי זה כי הקב"ה מקבל ברצון את הקרבן של החוטא, רק בתנאי שהוא עושה תשובה על חטאיו, והוא מתבונן באמת לאמיתו שהיה צריך לשפוך את דמו, אלא שהקב"ה ברוב רחמיו וחסדיו לקח ממנו תמורה קרבן בהמה, אבל אם אין החוטא מתבונן בזה באמת בכל לבו אין הקב"ה חפץ בקרבן שלו, ועל כך אמר דוד המלך (תהלים נא-יח): "כי לא תחפוץ זבח ואתנה עולה לא תרצה, זבחי אלקים רוח נשברה, לב נשבר ונדכה אלקים לא תבזה".

הנה כי כן נשכיל להבין הטעם שבחר הקב"ה דוקא ביום חנוכת המשכן, לקדש את שמו במיתתם של נדב ואביהוא בבחינת: "בקרובי אקדש ועל פני כל העם אכבד", כדי שלא יטעו ישראל לחשוב כי מעתה אחרי שהוקם המשכן, שוב אין חשש שיענישם הקב"ה על עוונותיהם, שהרי יש להם עצה להביא קרבן כפרה על מה שחטאו, לכן סיבב הקב"ה שנתקדש שמו על ידי

שעשה דין בצדיקים כנדב ואביהוא, כדי שילמדו ישראל מזה: "אם כן באלו כל שכן ברשעים".

#### אהרן השתוקק למסור נפשו כדי לכפר על חטא העגל

בדרך זו במסילה נעלה לבאר ביתר עמקות מיתתם של נדב ואביהוא, על פי מה שמצינו כי אהרן הכהן עשה את העגל, ולא מסר נפשו להיהרג על קדושת השם, כמו שעשה חור כשביקשו ממנו לעשות את העגל, כי אם היו ישראל הורגים גם את אהרן לא היתה להם תקנה לעולמים, כמו שדרשו בגמרא (סנהדרין ז.) מקרא שכתוב (שמות לב-ה):

"וירא אהרן ויבן מזבח לפניו, מה ראה. אמר רבי בנימין בר יפת אמר רבי אלעזר, ראה חור שזבוח לפניו, אמר אי לא שמענא להו, השתא עבדו לי כדעבדו בחור, ומיקיים בי (איכה ב-כ) אם יהרג במקדש ה' כהן ונביא, ולא הויא להו תקנתא לעולם, מוטב דליעבדו לעגל אפשר הויא להו תקנתא בתשובה".

ענין זה מבואר ביתר הרחבה במדרש (ויק"ר י-ג), כי מטעם זה בחר הקב"ה למסור בידו של אהרן את עבודת הכהונה הגדולה, ודרשו על כך מקרא שכתוב (תהלים מה-ח): "אהבת צדק ותשנא רשע על כן משחך אלקים אלקיך שמן ששון מחבריך".

"בשעה שעשו ישראל אותו מעשה, בתחילה הלכו אצל חור אמרו לו (שמות לב-א) קום עשה לנו אלהים, כיון שלא שמע להן עמדו עליו והרגוהו... ואחר כך הלכו אצל אהרן אמרו לו קום עשה לנו אלהים, כיון ששמע אהרן כן מיד נתיירא... אמר אהרן מה אעשה, הרי הרגו את חור שהיה נביא, עכשיו אם הורגים אותי שאני כהן, מתקיים עליהם המקרא שכתוב (איכה ב-כ) אם יהרג במקדש ה' כהן ונביא, ומיד הם גולין... אמר אהרן אם בונין הן [את העגל] אותו הסירחון נתלה בהן, מוטב שיתלה

הסירחון בי ולא בישראל... אמר לו הקב"ה לאהרן, אהבת צדק, לצדק את בני ושנאת מלחייבן, על כן משחך אלקים אלקיך, אמר לו, חייך שמכל שבטו של לוי לא נבחר לכהונה גדולה אלא אתה".

הרי לנו דברים ברורים, כי אהרן מצד עצמו היה מוכן ומזומן להיהרג על קדושת השם כמו שנהרג חור, ובלבד שלא יעשה את העגל, אלא שנמנע מלמסור נפשו ועשה את העגל, כדי להציל את ישראל מכליה, ובזכות זה בחר בו הקב"ה לכהונה גדולה.

מעתה נראה לומר בדחילו ורחימו, כי אחרי שחטאו ישראל בעגל, ומשה רבינו ירד מן ההר וקיבץ את כל שבט לוי, שלקחו איש את חרבו והרגו את כל מי שחטא בעגל, ואחר כך החזיר משה את ישראל בתשובה שלימה, השתוקק אהרן למסור את נפשו על קדושת השם, כדי לכפר בכך על מה שעשה את העגל, כי אף שכוונתו היתה לשם שמים כדי להציל את ישראל מכליה, עם כל זאת הרי גרם בעשיית העגל לחילול השם גדול, והרי מבואר בגמרא (יומא פו.) כי חילול השם אין לו כפרה עד יום המיתה.

וזהו שכתוב בפרשת שמיני (ויקרא ט-ז):
"ויאמר משה אל אהרן קרב אל המזבח ועשה
את חטאתך ואת עולתך וכפר בעדך ובעד העם".
ופירש רש": "קרב אל המזבח, שהיה אהרן בוש
וירא לגשת, אמר לו משה, למה אתה בוש לכך
נבחרת". וביאר הרמב"ן שהיה בוש וירא לגשת
משום שגרם לעשיית העגל. ויש לומר כי זהו
שהשיב לו משה: "למה אתה בוש לכך נבחרת",
כי אדרבא בגלל שמסרת את נפשך להציל את
ישראל מכליה, נבחרת לעבודת הכהונה גדולה
כדי לכפר על ישראל.

#### נדב ואביהוא מסרו נפשם במקום אהרן אביהם

בדרך המלך נלך לבאר בזה מה שאמר התנא רבי אליעזר: "לא מתו בני אהרן אלא על שהורו הלכה בפני משה רבן, מאי דרוש, ונתנו בני אהרן הכהן אש על המזבח, אף על פי שהאש יורדת מן השמים, מצוה להביא מן ההדיוט". וכבר הבאנו מה שתמה על כך המהרש"א, איזו הלכה הורו בכך בפני משה רבם, הלא הדבר מפורש בכתוב שבני אהרן צריכים להביא אש. זאת ועוד מה שתמהו בעלי התוספות, הלא פסוק זה מדבר במזבח שהקריבו עליו קרבנות, ולא בהקטרת בקדשי הקדשים שלא ביום הכיפורים.

אך לפי האמור נראה לבאר הכוונה בזה, כי נדב ואביהוא שהיו כעדותו של משה רבינו



השם, ומשה רבינו חשב שהכוונה בזה על עצמו או על אהרן, וכאשר ראה שבחר הקב"ה בנדב ואביהוא הסיק מזה: "עכשיו רואה אני שהם גדולים ממני וממך".

הנה כי כן עומדים אנו נבוכים מול הסתירה שמצינו בדמותם של נדב ואביהוא, כי מצד אחד כפי עדותו של משה רבינו היו גדולים ממשה ואהרן, שהרי הקב"ה בחר בהם לקדש את שמו על ידם, והרי זה מתאים עם דברות קדשו של ה"אור החיים" הקדוש, שמתו במיתת נשיקה: "בקרבתם לפני ה' וימותו", אך מצד שני מעיד הכתוב שהקריבו אש זרה אשר לא צוה אותם.

#### לא מתו בני אהרן עד" שהורו הלכה בפני משה רבן"

חשבתי דרכי לפתור חידה סתומה זו, על פי מה שמצינו במדרש כמה דעות במה חטאו נדב ואביהוא שיצאה אש ושרפתם, אולם התנא האלקי רבי אליעזר הגדול מגלה לנו חידוש גדול, שלא מתו רק בגלל סיבה אחת שהורו הלכה בפני משה רבם, כמו ששנינו בגמרא (יומא נג.): "רבי אליעזר אומר, לא מתו בני אהרן אלא על שהורו הלכה בפני משה רבן, מאי דרוש, (ויקרא א-ז) ונתנו הלכה בפני משה רבן, מאי דרוש, (ויקרא א-ז) ונתנו בני אהרן הכהן אש על המזבח, אף על פי שהאש יורדת מן השמים, מצוה להביא מן ההדיוט".

כאן המקום להבהיר שלא נטעה לומר, כי בכל פעם שהקריבו את הקרבנות ירדה אש מן השמים, אלא הכוונה בזה כי אותה אש שירדה על המזבח של נחושת בימי משה ביום חנוכת המשכן, כמו שכתוב (ויקרא ט-כד): "ותצא אש מלפני ה' ותאכל על המזבח את העולה ואת החלבים", נשארה על המזבח עד ימי שלמה המלך, שאז עברה האש למזבח של אבנים בבית המקדש, ונשארה שם למזבח של אבנים בבית המקדש, ונשארה שם עד שבא מנשה מלך יהודה וסילק את האש.

והמקור לכך הוא ממה ששנינו בגמרא (זבחים סא:): "אש שירדה מן השמים בימי משה, לא נסתלקה מעל מזבח הנחושת אלא בימי שלמה, ואש שירדה בימי שלמה לא נסתלקה עד שבא מנשה וסילקה". ופירש רש"י: "לא נסתלקה, שבשעת המסעות כופין עליו פסכתר ומניחין אותה במקומה. אלא בימי שלמה, שנסתלקה משם למזבח אבנים שעשה שלמה".

והנה מלשון רש"י שמפרש כי האש על המזבח של נחושת נסתלקה בימי שלמה: "שנסתלקה משם למזבח אבנים שעשה שלמה", משמע כי אותה האש שהיתה על המזבח הנחושת במשכן בימי משה, עברה בימי שלמה למזבח של אבנים בבית המקדש. ויש להקשות על כך ממה שכתוב (דברי הימים ב ז-א):

ישוב הפליאה: איך יתכן כי נדב ואביהוא שהעיד עליהם משה שהם גדולים ממנו ומאהרן הקריבו אש זרה

ביאור עמוק בדברי התנא רבי אליעזר: "לא מתו בני אהרן אלא על שהורו הלכה בפני משה רבן"

שם: "מאי דרוש, ונתנו בני אהרן הכהן אש על המזבח, "אע"פ שהאש יורדת מן השמים, מצוה להביא מן ההדיוט

נדב ואביהוא השיגו מה שאמר הקב"ה: "ונתנו בני אהרן הכהן אש על המזבח", שהם עצמם יהיו אש על המזבח

> "וככלות שלמה להתפלל והאש ירדה מהשמים ותאכל העולה והזבחים וכבוד ה' מלא את הבית, ולא יכלו הכהנים לבוא אל בית ה' כי מלא כבוד ה' את בית ה', וכל בני ישראל רואים ברדת האש וכבוד ה' על הבית, ויכרעו אפים ארצה על הרצפה וישתחוו, והודות לה' כי טוב כי לעולם חסדו".

> הרי לנו דברים ברורים שירדה האש מן השמים, ואיך פירש רש"י שהאש של משה עברה אל המזבח של שלמה. וצריך לומר כי אותה האש שירדה על המזבח של נחושת בימי משה, כאשר נכנסו לארץ וגנזו את המשכן חזרה ועלתה השמימה, וכאשר גמר שלמה המלך את בנין בית המקדש ותפלתו לה', ירדה אותה האש מן השמים על המזבח של אבנים.

> הנה כי כן על כך דרשו נדב ואביהוא מקרא שכתוב: "ונתנו בני אהרן הכהן אש על המזבח, אף על פי שהאש יורדת מן השמים" - ביום חנוכת המשכן ונשארה שם כל הזמן, "מצוה להביא מן ההדיוט". ופירש רש"י: "ואף על פי שהורו כראוי, נענשו שלא נטלו רשות". מבואר מדברי רש"י כי נדב ואביהוא יפה הורו, ומה שכתוב שהקריבו: "אש זרה אשר לא צוה אותם", הכוונה שלא צוה אותם משה על כך, אלא הם הורו מעצמם הלכה בפני משה רבם.

#### שתי קושיות עצומות של בעלי התוספות והמהרש"א

אמנם מצינו על כך שתי קושיות עצומות, הקושיא הראשונה היא מה שהקשה המהרש"א על מאמר זה של רבי אליעזר בגמרא (עירובין סג.), איך אפשר לומר שהורו הלכה בפני משה רבם על דבר שהוא מפורש בכתוב: "זנתנו בני אהרן הכהן אש על המזבח". ולפי המבואר בגמרא (עירובין נד.) לימד משה רבינו את אהרן ואת בניו כל התורה כמה פעמים, אם כן במה הורו הלכה בפני משה שקיימו מה שכתוב במפורש.

הקושיא השניה היא מה שהקשו בתוספות (שם ד"ה מאי דרוש), שהרי פסוק זה: "ונתנו בני אהרן הכהן אש על המזבח", נאמר אצל הקרבנות שהקריבו הכהנים על מזבח הנחושת, אשר שם ירדה אש מן השמים לאכול את הקרבנות, כמו שכתוב (ויקרא ט-כד): "ותצא אש מלפני ה' ותאכל על המזבח את העולה ואת החלבים וירא כל העם וירונו ויפלו על פניהם". ועל כך נאמר כי אף שירדה אש מן השמים מצוה להביא אש גם בידי אדם.

והנה בתורת כהנים מבואר כי נדב ואביהוא נכנסו להקטיר קטורת בקדשי הקדשים, ומטעם זה הזהיר הקב"ה את אהרן בפרשתנו: "ואל יבוא בכל עת אל הקודש", שלא יכנס בקדשי הקדשים בכל ימות השנה כמו שעשו בניו כי אם ביום הכיפורים, וכן משמע ממה ששנינו בגמרא (סנהדרין נב.): "שני חוטין של אש יצאו מבית קודש הקדשים ונחלקו לארבע, ונכנסו שנים בחוטמו של זה ושנים בחוטמו של זה ושנים בחוטמו

הנה כי כן איך אפשר לומר שנכנסו להקטיר קטורת בקדשי הקדשים, משום שדרשו מקרא שכתוב: "ונתנו בני אהרן הכהן אש על המזבח, אף על פי שהאש יורדת מן השמים, מצוה להביא מן ההדיוט", הלא האש שירדה מן השמים לא ירדה בקדשי הקדשים כי אם על מזבח הנחושת שהקריבו עליו קרבנות, ונשארו בצריך עיון.

#### נדב ואביהוא נשרפו כדי לחנך עבודת הקרבנות

רחש לבי דבר טוב להעלות על שלחן מלכים רעיון נכבד, בהקדם לבאר תחילה בדרך הפשט מה שאמר משה אל אהרן אחרי מיתתם של נדב ואביהוא: "הוא אשר דיבר ה' לאמר בקרובי אקדש ועל פני כל העם אכבד". ופירש רש"י: "כשהקב"ה עושה דין בצדיקים מתיירא ומתעלה ומתקלס, אם כן באלו כל שכן ברשעים". וצריך להבין מה שבחר הקב"ה מלך מלכי המלכים לקדש שמו



RAMAPOST



# נדב ואביהוא מסרו נפשם במקום אהרן אביהם שהשתוקק למסור נפשו כדי לכפר על חטא העגל

בפרשתנו פרשת אחרי (ויקרא טז-א): "וידבר ה' אל משה אחרי מות שני בני אהרן בקרבתם לפני ה' וימותו. ויאמר ה' אל משה דבר אל אהרן אחיך, ואל יבוא בכל עת אל הקודש מבית לפרוכת אל פני הכפורת אשר על הארון ולא ימות כי בענן אראה על הכפורת. בזאת יבוא אהרן אל הקודש בפר בן בקר לחטאת ואיל לעולה".

רש"י מפרש ומקור הדבר בתורת כהנים, הסמיכות בין מיתת שני בני אהרן לאזהרת הקב"ה לאהרן הכהן: "ואל יבוא בכל עת אל הקודש מבית לפרוכת", שלא יכנס לקדשי הקדשים בכל ימות השנה מלבד יום הכיפורים, כדי שלא ימות כפי שמתו שני בניו כשנכנסו להקטיר קטורת בקדשי הקדשים, והנה הם דברי רש"י:

"וידבר ה' אל משה אחרי מות שני בני אהרן וגו', מה תלמוד לומר, היה רבי אלעזר בן עזריה מושלו, משל לחולה שנכנס אצלו רופא, אמר לו אל תאכל צונן ואל תשכב בטחב, בא אחר ואמר לו, אל תאכל צונן, ואל תשכב בטחב, שלא תמות כדרך שמת פלוני, זה זרזו יותר מן הראשון, לכך נאמר אחרי מות שני בני אהרו.

ויאמר ה' אל משה דבר אל אהרן אחיך ואל יבוא, שלא ימות כדרך שמתו בניו, ולא ימות, שאם בא הוא מת. כי בענן אראה, כי תמיד אני נראה שם עם עמוד ענני, ולפי שגְלוי שכינתי שם, יזהר שלא ירגיל לבוא. זהו פשוטו. ומדרשו לא יבוא כי אם בענן הקטרת ביום הכיפורים".

כאשר נתבונן נראה שיש כאן פליאה גדולה שמצוה ליישבה, מה ראה הקב"ה על ככה להזהיר את אהרן הכהן שלא יכנס לקדשי הקדשים בכל עת, כדי שלא ימות כדרך שמתו בניו, הלא ברור כשמש שאפילו אם לא היו בניו מתים כשנכנסו לקדשי הקדשים, היה אהרן הכהן הגדול הקדוש והטהור מקיים בתכלית השלימות אזהרת הקב"ה: "ואל יבוא בכל עת אל הקודש", הנה כי כן לשם מה הוסיף לו הקב"ה, שלא יכנס בקדשי הקדשים כדי שלא ימות כשם שמתו בניו.

עוד ראוי ליישב מה שכתוב: "אחרי מות שני בני אהרן", ולא הזכיר הכתוב את שמם: "אחרי מות נדב ואביהוא", וכבר עמד על כך בזוהר הקדוש (פרשתנו נו:): "אחרי מות שני בני אהרן, רבי יוסי אמר, אחרי מות נדב ואביהוא מבעי ליה, מאי טעמא שני בני אהרן, והא ידיע דבנוי הוו". וראוי לבאר הענין גם בדרך מחשבה השוה לכל נפש.

#### "בקרבתם לפני ה' וימותו" בבחינת מיתת נשיקה

פתח דברינו יאיר לבאר כל זה על פי מה שביאר ה"אור החיים" הקדוש מה שכתוב: "אחרי מות שני בני אהרן בקרבתם לפני ה' וימותו", שבא ללמדנו כי שני בני אהרן מתו מחמת שנתקרבו לה' בדביקות גדולה, עד שיצאה נפשם מגודל הדביקות בבחינת (שיר השירים ה-ו): "נפשי יצאה בברו", והנה דברות קדשו מלהבות אש:

"דיבר ה' למשה דרך מיתתן, שהיתה על זה האופן בקרבתם לפני ה', פירוש שנתקרבו לפני אור העליון בחיבת הקודש ובזה מתו, והוא סוד הנשיקה שבה מתים הצדיקים. והנה הם שווים למיתת כל הצדיקים, אלא שההפרש הוא, שהצדיקים הנשיקה מתקרבת להם, ואילו הם נתקרבו לה, והוא אומרו בקרבתם לפני ה'.

ואומרו 'וימותו' בתוספות וא"ו, רמז הכתב הפלאת חיבת הצדיקים, שהגם שהיו מרגישים במיתתם, לא נמנעו מקרוב לדביקות נעימות עריבות ידידות חביבות חשיקות מתיקות עד כלות נפשם מהם והבן. ובחינה זו אין מכיר איכותה, והיא מושללת ההכרה, לא מפי מין האנושי ולא מפי כתבו, ולא תושג בהשערות מושכל הגשם".

נמצינו למדים מדבריו הקדושים יסוד גדול בענין מיתת נדב ואביהוא, כי לא רק שיצאה נפשם "**בקרבתם לפני ה**"" - מפאת גודל קרבתם ודביקותם בה', אלא זאת ועוד שמסרו נפשם מרצונם על קדושת השם, וכמו שכתב בלשון

קדשו: "שהגם שהיו מרגישים במיתתם, לא נמנעו מקרוב לדביקות נעימות עריבות ידידות חביבות חשיקות מתיקות עד כלות נפשם מהם". וצריך ביאור מה ראו נדב ואביהוא על ככה למסור נפשם על קדושת השם ביום חנוכת המשכן.

עוד צריך ביאור איך מתקשר ביאור נשגב זה של ה"אור החיים", שמתו במיתת נשיקה מחמת גודל דביקותם בה' בבחינת: "בקרבתם לפני ה", עם מה שמצינו מקרא מפורש שמתו משום שהקריבו אש זרה אשר לא צוה אותם, כמו שכתוב בפרשת שמיני (ויקרא י-א): "ויקחו בני אהרן נדב ואביהוא איש מחתתו ויתנו בהן אש וישימו עליה קטורת ויקריבו לפני ה' אש זרה אשר לא צוה אותם, ותצא אש מלפני ה' ותאכל אותם וימותו לפני ה".

והנה בנוסף על כל זה מצינו עוד נדבך בקדושתם העצומה של נדב ואביהוא, כפי שגילה משה לאהרן בפרשת שמיני מיד אחרי מיתתם של נדב ואביהוא (שם ג): "ויאמר משה אל אהרן הוא אשר דיבר ה' לאמר בקרובי אקדש ועל פני כל העם אכבד וידום אהרן". ופירש רש"י:

"הוא אשר דיבר וגו', היכן דיבר, (שמות כט-מג) ונועדתי שמה לבני ישראל ונקדש בכבודי, אל תקרי בכבודי אלא במכובדי. אמר לו משה לאהרן, אהרן אחי יודע הייתי שיתקדש הבית במיודעיו של מקום, והייתי סבור או בי או בך, עכשיו רואה אני שהם גדולים ממני וממך... ועל פני כל העם אכבד, כשהקב"ה עושה דין בצדיקים מתיירא ומתעלה ומתקלס, אם כן באלו כל שכן ברשעים, וכן הוא אומר (תהלים סח-לו) נורא אלקים ממקדשיך, אל תקרא ממקדשיך אלא ממקודשיך".

נמצינו למדים מזה דבר פלא, כי כבר מראש עוד לפני שהוקם המשכן, בחר הקב"ה בנדב ואביהוא לקדש את שמו ביום הקמת המשכן על ידי מיתתם, ועל כך אמר למשה: "ונועדתי שמה לבני ישראל ונקדש בכבודי" - ביום שתרד שכינתי על המשכן אתקדש במכובדי שימותו על קדושת



#### טיב הפעשיות | הפשך פעפוד ג' |

הפסח והמצה. הבחורים הצעירים חבורתא קדישתא ביחד עם רבם ר' יום טוב, דאגו להביא את כל המצרכים אל הבית. הו מצות והו בשר ויין, ביצים ותפוחי אדמה, וכל שאר מאכלים ומשקים הנצרכים לכבוד החג, כדי שיהיה הכל מו המוכו בהרחבה. למעו לא יחסר המזג...

ובערבי פסחים החלו אותם בחורים בעצמם בעבודת הבישולים, והכנת המטעמים המשובחים בניחוחות נעימים, לכבוד 'שולחן עורך', כראוי לסעודת 'יום טוב' (תרתי משמע...).

והנה אתא ובא **ערב פסח,** כשהכל מוכן ועומד לקראת לילה כיום יאיר, הבחורים האהובים נכנסו

לערוך את 'שולחן הסדר' הגדול ברוב פאר והדר. מפה לבנה ומצוחצחת נפרסה על גבי השולחן, כשעליה סודרו בקפידה בקבוקי היין עם הכוסות ההדורות. מקומות הישיבה אף הם הוכנו ותוכננו מראש על הצד היותר טוב, ליד כל מערכת [סט] של צלחות וסכו"ם יקרים הונחה גם יהגדה של פסח' נאה. - הכל כדי שיוכלו כולם להסב בליל התקדש חג במנוחה כבני חורין, ולהתעלות בקרבת אלקים טוב, עד שנמצא הכל מוכן ומתוקן לסעודתא קדישתא בסייעתא דשמיא.

כדי למנוע מראש 'בעיות' מיותרות... הלכה האשה הצדקנית אצל הרופא בימים שלפני החג, שם קיבלה את תרופות כדורי ההרגעה המיוחדים לאיזון הנפש במנוחה ושלוה, כדי להעמידה על מצבה הנכון ביציבות ובטובה, שתהיה אף היא מוכנה להשתתף וליהנות בעריכת ליל הסדר הממשמש ובא, לשמחת לב כולם.

סוף סוף אחר כל המעשים וההכנות הגיע ב"ה החג הגדול, ר' יום טוב הצדיק התלבש במלבושי החג היפים והמגוהצים לכבוד יום טוב, אשתו הצדקנית גם היא הכינה את עצמה כראוי לה ללילה המאיר ובא.

בהגיע עת התפילה, ברך ר' יום טוב את זוגתו בשמחה בברכת 'יום טוב'! ויצא טהור לב לבית הכנסת לשפוך את נפשו לפני ה'. - בלב מלא הודי'ה למלך קל טוב ורחמן קלחו מפיו פסוקי ההלל, על כל הטובה שעשה השי"ת עמהם בשבועות האחרונים, בהמציאו להם על ידי שלוחים נאמנים את חג הפסח בהרחבה ובהידור.

עם סיום התפילה התפזרו כל הקהל ויצאו כל אחד

הודעה משמחת הננו להודיע כי ניתן להשיג ספרי טיב התחזקות תורה • שמחה • כיבוד אב • חסד • עינים עבודת השי"ת א' • מקומות הקדושים ב' כרכים ספרים אלו ושאר ספרי רבינו ניתן להשיג בחנויות הספרים

בשמחה לביתו לעריכת הסדר. ר' יום טוב גם הוא צעד במתינות יחד עם חבורת הבחורים שעמו, בתחושת התרוממות שהחיינו וקיימנו והגיענו עד הנה, אחר כל

העמל המפרר.

והנה אך נכנסו כולם הביתה נעשה להם 'שחור בעיניים'... - התברר שדווקא עתה בשעה האחרונה כשהיו הם בבית הכנסת בתפילתם הנלהבת, סיבב מסבב כל הסיבות בטיב ההשגחה המדוקדקת בכל מקרה בעת שהוא צריך להתרחש, שנתקפה האשה בעלת הבית במשבר **התקפת** עצבים [נערווען ברור] ל"ע. הם נדהמו לראות אל מול עיניהם את כל שולחן הסדר המהודר הפוך על הפוך... הכלים והכוסות הנאים פזורים מנופצים על הרצפה, ושברי זכוכיות הבקבוקים מתערבבים בתוך כל היין הניגר

הבחורים עמדו נבוכים מבוהלים ועצובים, במקום **'ליל** הסדר' הם נזכרו ביום 'תשעה באב'... [המכוון כנגד ליל הסדר, ואף יחול תמיד באותו יום בשבוע כליל פסח, כנודע בסוד מנהגם של ישראל באכילת ביצים בליל הסדר]. -אולם כשהסתכלו בפני בעל הבית, ר' יום טוב עצמו, התפלאו שבעתיים... הוא ישב לו על כסאו הרם במנוחת הדעת והנפש, כששלווה עילאית נסוכה על פניו! ונראה כמלך המוכן לקראת סעודתו הרוממה והנעלה...

המה ראו כן תמהו, לשלווה מה זו עושה? וכי אינו רואה את הבלגן הגדול שסביבותיו, הלא הכל בוקה ומבולקה...

כראות ר' יום טוב במבוכתם הסביר לפניהם בטוב נועם שיחו: הסכיתו נא והשכילו, הנה דווקא זו המהפכה והבלגן

המפתח לקיום דין **'חירות'** שאנו מצווים בלילה זה, לפעול בנפשנו כמי שיצא 'עתה' ממצרים (רמב"ם פ"ז מהל' חומ"צ ה"ו). דווקא מתוך קבלת **'גזירת המלך'** ניתן להתקיים **'וחי** בהם'! - הנה בעלי בתים חשובים, היושבים זה הלילה בכבודו של עולם, מסובים בראש המשפחה החשובה, הלא פעמים רבות נלחצים וכועסים בלילה גדול זה, מחמת ציפייתם הגדולה ליהנות לעצמם ממטעמי זה הלילה בגשמיות ורוחניות. ושוכחים שכל זה לא בא אלא לעשות רצון קונם, ולהעלות הנחת רוח לפניו יתברך ויתעלה למעלה, לא לעצמם! -וכפי שמצוי שנלחצים מכל מיני עניינים זוטרים, היכן יישב חתן פלוני, והיכן ישב נכד אלמוני... מי

הגדול שאנו רואים כאו. היא

יקבל גביע נאה, ומי יקדש על הכוס הגדולה. ומדוע אין משגיחים על שלמות המצות שלא יישברו, ושלא יפול חלילה שום כלי על הארץ... וכיוצא על זה הדרך עריצים ולחוצים שונים. שבתוצאת כל אלה נמצא זה הגברא עבד נרצע לכעסו וללחצו! הלזה חירות יקרא? הלא נפשו משועבדת בתוככי שעבוד מיצרים שונים...

לפיכך סיים ר' יום טוב, כראותי המצב כאן, כשכל אלו ההנאות החיצוניות מן השולחן היפה והמקומות המסודרים והכלים ההדורים, שאמנם המכוון בהם לסייע בתחושת החירות, אך יכולים גם מאוד להלחיץ... ומכל אלו כבר לא אוכל ליהנות בזה הלילה, אמרתי לעצמי הנה זהו פתח נאה לשלווה וחירות פנימית! חירות שאין בה לא לחץ ולא דחק, חירות שאינה תלויה בדבר, לא בשולחן נוצץ ולא בשום דבר אחר, רק חירות הנפש לשרת לקונה

עתה, סיכמו הבחורים לעצמם, לאחר שיחה מאלפת זו, שוה היה כל מה שטרחנו ועמלנו בערב פסח, כדי שלבסוף יתהפך כאן הכל הפוך על הפוך... - שמתוך כך למדנו פרק טיב מוסר השכל עצום, בתורת 'חירות' ויציאת מצרים, שדווקא בקבלת 'גזירת המלך' באהבה כמו שהיא, זוכים להתקיים 'וחי בהם' בחיות פנימית ושמחת חירות הנפש. ובעמדנו כה בשבתות ימי הספירה שבין פסח לעצרת, שכידוע מחוברים הם יחדיו בענין אחד, מתחיל בפסח ומסיים בחמישים יום בעצרת. נמשיך נא את חירות הנפש שיצאה ממיצריה בפסח, אל 'אין לך בן חורין אלא מי שעוסק בתורה' (אבות ו, ב), לקבל התורה בשבועות - אמן.

[קובץ 'פרטיות', מתוך שיחת הכנה לחג הפסח]



ניתן להנציח את העלון לשפחות, לברכה והצלחה או ליארצייט

לקבלת העלון בפייל (דוא"ל) נא לשלוח לפייל הפצו"ב

יו"ל ע"י קהילת שבתי בבית ד' | רח' ישעיהו 7 ירושלים טל: 05276-10455 סוד - 05276 אוועניהו 7 ירושלים ולי פאוועניהו

יהודי יקר! אל תחזיק טובה לעצכך, הכך פוזפן להדפים ולהפיץ את העלון באזור פגוריך ולהיות שותף לזיכוי הרבים. הפעוניינים יקבלו את העלון בפייל (אפשר גם ישירות לרפוס) בקובץ להדפסה. Anyone Interested in receiving Tiv Hakehila weekly in Hebrew or English should Email - Sheldon@hpins.net Or | zeligk@gmail.com or text 718-249-7173





ויש להבין הני תרתי למה לי, מכיון שכבר אמר "את משפטי תעשו ואת חוקותי תשמרו", למה כפל שוב אומרו בפסוק הבא "ושמרתם את חוקותי ואת משפטי וגו'". ותו, מדוע בפסוק הראשון הקדים משפטים לחוקים, ובפסוק השני הפך הסדר להקדים חוקים

ונראה על פי פירוש **רש"י** כאן, וזה"ל: "את משפטי תעשו - אלו דברים האמורים בתורה במשפט, שאילו לא נאמרו. היו כדאי לאמרו. ואת חוקותי תשמורו - דברים שהם

גזירת המלך, שיצר הרע משיב עליהם למה לנו לשומרן, ואומות העולם משיבין עליהם. כגון אכילת חזיר, ולבישת שעטנז, וטהרת מי חטאת. לכך נאמר 'אני ה" גזרתי עליכם, אי אתם רשאים להיפטר" ע"כ.

ולפי זה אפשר שעל כך רומזת כפלות פסוק הבא, אחר שהתפרש בפסוק ראשון חובת העשיה לא רק במשפטים שיש בהם טעם, אלא גם בחוקים בלא טעם, ומקבל על עצמו עול מלכות שמים לקיים גם את החוקים שאינם מובנים משום גזירת המלך. - שוב בא פסוק שני ללמדנו, שמתוך קבלת עול 'גזירת המלך', נזכה להתקיים בנו "וחי בהם", לקיים התורה תמיד בחיות ובשמחה.

ולכן התחיל פסוק שני מן החוקים, "ושמרתם את חוקותי ואת משפטי", שיתקיימו גם המשפטים כמו החוקים, הכל מתוך קבלת עול מלכותו יתברך באהבה, כדין 'גזירת המלך'. הגם שהמשפטים יש בהם טעם, ויש לנו להחכים ולהשכיל כפי שכלנו בטעמי המצוות, עם כל זה תמיד נשאר עצם קיום המצוות הפשוט משום 'גזירת המלך'. ויותר שמחה היא לנו לעשותם כר כמו חוק גזירת מלר. שאמרתי ונעשה רצוני! -וממילא בכך יתקיים "וחי בהם" בשמחה וחיות קודש, על שזוכה לשרת את קונו ולקיים גזירת המלך.

כיוצא בדבר, לא רק תורה ומצוות יקיים בחיות ושמחת את גזירת המלך, אלא אף בכל קורות החיים הנעשים עמו, יהיה לבו מלא ביטחון שלם בה' אלקים חיים, המשגיח עליו בכל צעד לטובה. וכל הנעשה עמו בפרטות ובכללות יקבל כדיו 'גזירת המלך', כך גזרה חכמתו יתברך, והריני מקבל אותה עלי ברצון, הן בדברים הדומים כמשפט שיש בהם טעם ונעימים לאדם, והן בדברים הנראים כחוקים, גזירה סתומה בלא טעם ובלא חשק, הן בטוב והן במוטב, הכל שווה אצלו תמיד במידת ההשתוות. - שבזה יזכה בוודאי להתקיים "וחי בהם"! בחיות ובשמחה בכל עת תמיד.

[על פי 'טיב התורה' פרשא דידן עיש"ה]

אחד מן המיוחדים בדור שלפנינו, בירושלים של מעלה שלא נתחלקה לשבטים, והכילה בקרבה מכל המינים והסוגים, היה מוהר"ר יום טוב (שם בדוי) זצ"ל.

ר' יום טוב', תמיד מתהלך כל יום אצלו 'יום טוב', תמיד מתהלך בשמחה וחיות קודש, שופע מרץ ורעננות, ומשוחרר מכל מיני 'לחץ זו הדחק'. ידוע היה ר' יום טוב כבן עליה, תלמיד חכם, ועובד ה' בענווה ובמתינות ובטוב לבב.

מתוך שהתנהג במידות טובות וישרות אלו, התקבצו סביבו כמה תלמידים, בחורים יקרים וטובים שנהנו בקרבתו, ובעיקר מהשמחה שהשרה סביבו, שהיה תמיד משמח את ישראל בהלצותיו. ומעודדם בדברי חיזוק ועידוד.

משפטר ברם אשתו של ר' יום טוב היתה בדיוק ההיפך מיום טוב... אם אצלו כל יום 'יום טוב', הרי אצלה כמעט כל יום 'תשעה באב'... היא סבלה ממחלת הדיכאון ל"ע, ושרויה תדיר בכעס קפידה ומחלוקת, סבוכה אָת חָקתַי וְאָת מִשְׂפָּמֵי, ומתוסבכת בתסבוכות ומבוכות שונות. ומוציאה את זעמה על כל ַנעשה אתַם הַאַרַם וַחַי בָּהָם, המתקרב אל תוככי ארבע אמותיה,

ישראל.

בלא שום קשר אם עשה טוב או עשה רע, אם הוא איש נחמד וטוב או איש רע, הכל שווים אצלה לרעה. ברבות השנים של חיי מצוקה כאלו, בנפש נענה לחוצה וממורמרת, הפכה לאשה חולנית במחלת הנפש רח"ל. ונזקקה תדיר לתרופות וכדורי הרגעה שונים, ולפעמים אף לאשפוז והזרקות וכו', ירחם המרחם על נדכאי שבורי לב עמך בית

אולם על אף מצבה העגום של אשתו החולנית, לא השפיע הדבר לרעה על בעלה ר' יום טוב, הוא קיבל זאת בתמימות וברצון, דר עמה יחדיו בכפיפה אחת, והשתדל תמיד להתנהל בביתו בסבלנות ובענווה. שכן אם כך היא 'גזירת מלך' הרי יש לקבלה באהבה! הוא לא ניסה להתווכח עם אשתו או לשנות את רצונה, רק שמח תמיד לעשות התפקיד שמטיל עליו השי"ת בכל מצב בחיות "וחי בהם". וכך נעשה אצלו ממילא כל יום 'יום טוב', הן 'יום שחור' והן יום הפוך, הכל שווים אצלו לטובה. ומתוך שלא היתה לו כמעט שום הנאת עולם הזה, עם אשה קשת רוח שכזו, לא חסר לו כלום ולא נצרך לכלום, רק לעשות רצון קונו בשמחת חיים.

שנה אחת בערב חג הפסח, חברו אליו יחדיו כמה מאותם בחורים מבקשי ה' הקרובים אליו, והציעו את עצמם לעזור ולסייע לר' יום טוב ואשתו הצדיקים בניקיון וסידור הבית לכבוד חג הפסח, ולהכין עבורם את 'ליל הסדר' ברחבות כיד המלך, כראוי וכיאות לחג הנעלה והמרומם הנישא בראש כל מועדות. ואף ביקשו להשתתף עמהם בביתם בליל הסדר, כדי ליהנות במחיצתו של ר' יום טוב לאור הבהיר והנאצל של הלילה הגדול מכל לילות השנה, בשמחה ובגדלות המוחין!

לשמחתם הם קיבלו אכן את הסכמת ר' יום טוב ואשתו, וניגשו היישר אל העבודה. בימים שלפני הפסח הגיעו אל הבית בשמחה ומרץ נעורים, הפשילו את שרווליהם, והחלו בדחילו ורחימו בעבודת הקודש של ביעור החמץ הפנימי והחיצוני, מן הבית החיצוני, ומבתי גוואי שבלב... - כאשר לצידם עומדים ומסייעים המלאכים היוצאים מן הקשר"ק, כמאמרו המפורסם של סנגורם של ישראל הרה"ק רבי לוי יצחק מברדיטשוב זי"ע. מלאכתם לא היתה קלה כלל ועיקר, הדירה עצמה היתה בקומת המרתף שמתחת הקרקע, מלוכלכת ומפוזרת כהוגן. מלבד החמץ עצמו היו צריכים גם לנקות ממנה הרבה טחב וצחנה... ניכר היה בה היטב שזה עידן לא זכתה לניקיון וסידור הגון!

בידיים מיומנות עשו הבחורים את מלאכתם בזריזות, זרקו החוצה שקים מלאים 'שמאטעס' שאספה בעלת הבית במשך השנה מן הרחוב... שיפצו ותקנו את כל הצריך תיקון, צחצחו והבריקו את כל הקירות החלונות והדלתות. המטבח גם הוא זכה לטיפול הולם, עם כל תכולתו. - עד שנראה כל הבית נקי ומהודר. כמעט כדירה משופצת ומחודשת!

משהסתיימה מלאכת ביעור החמץ החלה עבודת הכנסת

הפשך בעפוד ד'

#### סיפורי השגחה פרטית שנשלחו לפערכת ע"י הקוראים

#### 'טיב המעשיות'

ידוע מצדיקים כי עצם אמירת סיפור מסיפורי צדיקים מוריד השפעות טובות וישועות, על כן נהגו אצל החסידים ואנשי מעשה לספר סיפורי צדיקים כדי לפעול ישועות ולעורר את הזכויות שהיו בימים ההם לזמן הזה. והיו צדיקים שידעו לכוון לכל מצב, את הסיפור המתאים כדי להמשיך ישועה לאותה צרה וצוקה. בשלושת הסיפורים שנוהגים לספר לפני פסח ,גילו לנו צדיקים שיש בהם את הסגולה והכח להשפיע פרנסה בשפע לצרכי החג...

אחרי ההקדמה הזו אגש לסיפור שהיה לי עם חברי הטוב:

חברי התקשר אלי להזכיר לי ביום היאר-צייט של ר' אלימלך מליזנסק לספר את שלושת הסיפורים הידועים שמי שמספר אותם מובטח לו שיעשה את הפסח בהרחבה...

הוא גם התקשר להזכיר לי לספר את הסיפורים כשבת החודש שיש במסורה גם אז לספר

מאחר ואני יודע שמצבו אינו פשוט בקשתי שישתף אותי אחרי הפסח כיצד נפל דבר ולאיזה ישועה זכה בזכות הסיפורים...

עוד לפני ר"ח ניסן התקשר אלי אותו חבר וכך סיפר: "קרוב משפחה שלי תכנן להגיע מחו"ל לארץ ישראל לכבוד חג הפסח. אשתי ואני דברנו וחשבנו אולי להזמינם לליל הסדר כדי שיהיה להם אווירת חג כדבעי. למחרת הוצאתי את הטלפון כדי להזמינו אך בדיוק המכשיר צלצל בידי ו מאחורי הקו אותו קרוב משפחה... עוד לפני שהספקתי להגיד מילה הוא שאל בשם אשתו אם יש מצב שהם יתארחו אצלינו בליל הסדר כדי שיהיה להם אווירת חג. שמחתי מאוד והשבתי שבדיוק אני עם המכשיר ביד כדי להזמינם אך הוא לא נתן לי לדבר ואמר: "כל הוצאות החג יהיה עלי, אני מעביר לך לחשבון

הבנק סכום שיכסה את ההוצאות בשופי!!!" הוא המשיך להודות ולא נתן לי הזדמנות להתנגד, למחרת כבר היה בחשבון הבנק שלי ש10,000 שמספיק לכל הדעות לעשות את הפסח די והותר!!!

חברי היה מרוגש ואף אני שמכירו היטב ואת קרוב משפחתו שמחתי על האמונה הפשוטה והישועה הקרובה בהרחבה גדולה, נטלתי את רשותו לשלוח את המעשה לטיב ההשגחה שבהחלט ראוי הסיפור לפרסום מעל במה מכובדת זו!!!

בעל המעשה:כ.ה.

הפעונין לזכות את הרבים בסיפור של השגחה פרטית פוזפן לשלוח אל ר' שפחה ספואלס בפקס: 15326517922

o.y.wines@gmail.com או ל:







א. בליל שני אחר תפלת ערבית מתחילין לספור העומר (שריע סיי תפיט סיא).

ב. ונחלקו הפוסקים אי ספירה בזמן הזה דאורייתא או דרבגן, ודעת רוב הפוסקים שהוא מדרבגן זכר למקדש שהקריבו העומר (עי' ביה"ל ד"ה לספור).

ג. צריך להקדים הספירה כמה שאפשר, כדי שיתקיים יותר מה שכתוב תמימות תהיינה, ולכן סופרים מיד לאחר תפילת ערבית קודם עלינו (מיב סקיב), ויש נוהגין לספור לאחר עלינו כדי שלא להפסיק בסדר התפילה

ד. ומכל מקום אם לא ספר בתחילת הלילה הולך וסופר כל הלילה, דכל שלא עבר עדיין הלילה ה"ז בכלל תמימות. ומ"מ תיכף כשיזכור יברך ויספור, ולא יאמר כיון שאחרתי אחרתי ואמתין עוד מעט, לפי שכל מה שמתאחר יותר גורם אחיזה אל החיצונים (שם סקי"א).

ה. ומה שנוהגים העולם לספור אחר תפילת מעריב גם כשמתפללים מאוחר בלילה, אע"פ שעיקר חלות המצוה הוא מיד בתחילת הלילה, י"ל הטעם משום דיש ענין לספור ספירת העומר בציבור (מנח"י ח"ט סי נ"ה בשם השל"ה ועוד), ובשו"ת שבט הלוי (ח"ו סי נים כתב וז"ל: נ"ל ללמד זכות על ישראל, היות כי ספירת העומר הוא דבר הנשכח בקלות, ואם צריך לספור כל אחד בתחילת הלילה לבד, ואח"כ יבואו להתפלל בציבור ולא יספרו, קרוב הדבר שהרבה מאד ישכחו הספירה לגמרי, ע"כ הנהיגו שיספרו בזמן שהציבור מתפללים, ואין הכי נמי אם מצד איזה סיבה הוא מתפלל מעריב ביחידות כמה שעות בלילה, יכול לספור בתחילת הלילה, ולא ראיתי טעם לאחר הספירה בזה עכ"ל.

ו. אם טעו ביום המעונן וברכו על ספירת העומר כשהיה עדיין יום, חוזרים לספור משתחשך בברכה כדין, והמדקדקים אינם סופרים עד צאת הכוכבים, אף דמן הדין היה אפשר להקל לספור משתחשך אף קודם צאת הכוכבים משום דבין השמשות הוא ספק לילה ואזלינן לקולא בספק דרבנן בספירה בזמן הזה שהוא מדרבנן לרוב הפוסקים, מ"מ אינו נכון להכניס עצמו לספק לכתחילה, אלא ממתינים עד צאת הכוכבים שהוא בודאי לילה, וכן ראוי לעשות לכתחילה, ומ"מ בדיעבד אף אם בירך בין השמשות יצא, אבל הא"ר מפקפק בזה ומצדד דנכון שיחזור ויספור לאחר צאת הכוכבים בלא ברכה (שו"ע ס"ב ומ"ב שם).

ז. המתפלל עם הציבור מבעוד יום מונה עמהם בלא ברכה, ואם יזכור בלילה יברך ויספור (שו"ע ס"ג ועי במ"ב ובביה"ל מה שהאריכו בכל פרטי דין זה).

ח. הנוהגים כשיטת ר"ת ומתפללים עם הציבור ערבית קודם זמן ר"ת, נכון שיספרו עם הציבור אחר תפילת ערבית, ומשום חומרא יספרו עוד הפעם בביתם בלא ברכה (מנח"י ח"ו סי' מ"ה).

ט. נשים פטורות מספירת העומר, דהוי מדינות שמו הנשים מצוה זו עליהם חובה ואין חשש איסור במה שהן מברכות עליה

י. אשה שהדליקה נרות שבת, ולאחר ההדלקה נזכרה שלא ספרה עדיין ספירת העומר, יכולה לספור עד שקיעת החמה, ותוכל לספור אח"כ בשאר הימים בברכה (הליכות אבן ישראל).

אף שהם פטורות ממנה).

ויספור בלי ברכה (שו"ע ס"א ומ"ב וביה"ל שם).

יד. כתב השל"ה (מסי פסחים פי נר מצוה סי ס"ד) במקום שיש חבורה שמתפללים מעריב בזמנו ראוי להתחבר להם בימי הספירה, כי אז מצוה גוררת מצוה, ק"ש בזמנו וספירה

טו. אם סיים אמירת הנוסח שקודם הספירה לאחר ספירת הקהל, לא הפסיד בכך את ההידור של ספירה בציבור (הלייש פייא סיב

טז. מה שאומרים בנוסח שקודם הספירה

מצות עשה שהזמן גרמא, ומיהו כבר שוויוהו עלייהו חובה, ואעפ"כ לא יברכו כי בודאי יטעו ביום אחד, וגם ע"פ הרוב אינם יודעים פירוש המילות (מ"ב סק"ג, ועי' בספר אורחות רבינו (n'ב) הביא שהיו הנשים נוהגות לספור והיה מזכירן בכל לילה, וכ"כ בספר הליכות אבן ישראל שהיה מורה לשואלים שהנשים יכולות לברך אך ידאגו לעשות איזה תזכורת שלא ישכחו מלספור, וכ' בערוה"ש דנהגו לברך ולמנות ככל מצות עשה שהזמן גרמא שהנשים נוהגות, כשופר וסוכה ולולב, ובשו"ע הרב ס"ב כ' דבמקצת

יא. וכן האיש ששכח לספור בליל שישי, ונזכר ביום לאחר שקיבל עליו שבת מבעוד יום, יספור מיד בלא ברכה, ושאר הימים

יספור בברכה (שוית אג"מ ח"ד סי צ"ט אות ג'). יב. מצוה על כל אחד לספור לעצמו ואין האחד יכול להוציא את חברו, וי"א שאם שמע מחברו שספר וכיון לצאת וגם חבירו כיון להוציאו יצא, ולכן אע"ג דלכתחילה בודאי צריך כל אחד לספור בעצמו, אך בדיעבד אם שמע מחברו וכיון לצאת, יחזור

יג. וכל זה בספירה עצמה, אבל בברכה שמברכים על הספירה לכו"ע אפשר לצאת ע"י חברו אפילו אם הוא בקי, אמנם מנהג כל ישראל שכל אחד מברך וסופר לעצמו ואין סומכים על הש"ץ, אכן אם יש לו ספק באיזה ענין שצריך לספור בלי ברכה, נכון לשמוע הברכה מפי אחרים, ויחשוב בדעתו לצאת בהברכה אם הוא מחויב בדבר. וחבירו יכוון להוציאו בברכה (מ"ב סק"ה ושעה"צ שם).

הנני מוכן ומזומן לקיים מצות עשה של ספירת העומר, אין בזה חשש אפילו למ"ד ספירה בזמן הזה מדרבנן, דיש לפרשו גם על מצות עשה דרבנן, ופשוט שא"צ לכוין בשעת קיום המצוה אם הוא מן התורה או מדרבנו. ומה שאומרים כמו שכתוב בתורה יש לפרשו דחכמים תיקנו מצוה זו כמו שכתוב בתורה לעשות זכר למקדש (שם פייא

# טיב התחזקות

### • שבע שבתות •

ישראל נגאלו ממצרים כדי לקבל את התורה

לא בכדי עשה עמנו הקב"ה נסים ונפלאות אשר לא היו כמוהם מימות עולם, ולא לשווא הוציאנו מעול עבדות לחירות עולם, לא היה כל זאת אלא בגלל שהקב"ה בחר בנו להיות לו לעם, ולמען ננחול את התורה הקדושה ונעסוק תדיר בחוקי חורב, זה היה כל הסיבה והתכלית אשר למענה עשה הקב"ה שפטים גדולים במצרים ובאלוהיהם, והצילנו וגאלנו מידי עריצים וזדים.

ידועים למאד דברי ה'חינוך' במצוות ספירת העומר (מצוה שו), בו הוא מסביר במתק לשון את התכלית הגדול של יציאת מצרים, ומדוע ציווה לנו הקב"ה לספור ספירת העומר חמשים יום, וזה לשונו: "משרשי המצוה על צד הפשט, לפי שכל עיקרן של ישראל אינו אלא התורה, ומפני התורה נבראו שמים וארץ וישראל, וכמו שכתוב (ירמיהו לג, כה) 'אם לא בריתי יומם ולילה וגו", והיא

העיקר והסיבה שנגאלו ויצאו ממצרים כדי שיקבלו התורה בסיני ויקיימוה". "וכמו שאמר השם למשה (שמות ג, יב) 'וזה לך האות כי אנכי שלחתיך בהוציאך את העם ממצרים תעבדון את האלקים על ההר הזה', ופירוש הפסוק כלומר, הוציאך אותם ממצרים יהיה לך אות שתעבדון את האלקים על ההר הזה, כלומר, שתקבלו התורה שהיא העיקר הגדול שבשביל זה הם נגאלים והיא תכלית הטובה שלהם, וענין גדול הוא להם, יותר מן החירות מעבדות, ולכן יעשה

השם למשה אות צאתם מעבדות לקבלת התורה, כי התפל עושין אות לעולם אל העיקר". "ומפני כן, כי היא כל עיקרן של ישראל ובעבורה נגאלו ועלו לכל הגדולה שעלו אליה, נצטוינו למנות ממחרת יום טוב של פסח עד יום נתינת התורה, להראות בנפשנו החפץ הגדול אל היום הנכבד הנכסף ללבנו, כעבד ישאף צל, וימנה תמיד מתי יבוא העת הנכסף אליו שיצא לחירות, כי . המנין מראה לאדם כי כל ישעו וכל חפצו להגיע אל הזמן ההוא", עכ"ל.

#### מעלת התורה בימי הספירה

ומתוך שלמדנו שכל המטרה ביציאת מצרים אינה אלא בכדי להגיע אל היום המקווה של קבלת התורה, הרי שיש לנו לנצל את הימים שבין פסח לעצרת, ולהכין את נפשותינו ורוחותינו שנהיה ראויים לקבל את התורה, ואין לך הכנה ראויה יותר מעצם הלימוד בתורה הקדושה בימים האלו, שידוע סגולת וגדולת הימים הללו יותר משאר הימים שעל פני כל השנה כולה.

אף חשיבות מיוחדת יש להתורה שגלמדת בימים האלה, ובכוחה להעלות את האדם עד אין שיעור וגבול, ויובן ביותר על פי המעשה הידוע ממרן הגרי"ח זוננפלד שהיה מקפיד ביותר על הטבילה במקווה, והיה נותן טעם לזה, כי אם בכח הטבילה להפוך גוי להיות יהודי, על אחת כמה וכמה, כאשר היהודי הולך לטבול במקווה, אין לשער עד כמה הוא מתעלה על ידי זה עד אין שיטור.

ובדרך זו ניתן לומר גם לענייננו, שאם בימי צאתנו ממצרים מעמק הבכא, יכולנו להיהפך בתקופה זו של ימי הספירה עד לעם הנבחר, ואחר שהיינו שרויים במ"ט שערי טומאה, כל שכן שימים אלו יכולים להעלות אותנו, שנעלה עוד במעלות רמות בהתקרבות להשי"ת. ולכן, צריך מאד להקפיד לנצל כל רגע ורגע מתקופה כה נשגבה, שהרי חיש מהר כצבי תברח, ומי שטרח בערב שבת יאכל בשבת.

#### עסק התורה באלו השבתות

ואם בימות החול כן, הרי שבשבתות של ימי הספירה על אחת כמה וכמה, שאז צריך להתחזק ביותר בתורה ובעבודת השי"ת, שהלא כבר אמרו רבותינו בירושלמי (עח.) "לא ניתנו שבתות וימים טובים אלא לעסוק בהן בדברי תורה", ואילו השבתות של ימי הספירה מקודשים גם בקדושת השבת וגם בקדושת המועדות, כדכתב ב'שפת אמת' בפרשת אמור (תרמ"ב) שלכן הכניסה התורה (ויקרא פרק כג) את פרשת ספירת העומר בין שאר כל המועדים, כדי לומר לנו שגם ימי העומר מקודשים בקדושת יום טוב, וימי הספירה הם כחול המועד, המתחילים בחג הפסח ונשלמים בחג השבועות.

בפרט שכבר נודע מן מספרים וסופרים שהעסק התורה בשבת קודש יש לה ערך הרבה יותר מן התורה שלומד בימות החול, שאף בערכה אין לנו השגה כלל וכלל, וכמו שכתב בספר 'בן איש חי' (שנה שניה, פר' שמות) בשם המקובלים, "גדול הפועל הנעשה מעסק התורה ביום שבת, אלף פעמים יותר מן הנעשה מעסק התורה של ימי החול", עכ"ל.

וראה ב'מאור ושמש' (פרשת ראה), שם מדקדק בלשון הכתוב (ויקרא כג, טו), "וספרתם לכם וגו' שבע שבתות ולא 'שבע שבועות', אלא מדע כתבה התורה 'שבע שבתות' ולא 'שבע שבועות', אלא משיב בזה הלשון: "אמנם ירמוז בזה, שצריך האדם להמשיך על עצמו בשבתות שבימי הספירה בכל שבת תוספת קדושה עד חג השבועות, כדי שיהיה יכול בחג השבועות לבוא לקדושת קבלת התורה".

#### אותו תעבוד וכו תדבק ובשמו תשבע

עתה בא וראה מה שכתב ב'שפת אמת' (בהר תרמ"ז) בגודל מעלת עסק התורה בימים אלה בכלל ובשבתות הספירה בפרט: "בשבת קודש יעשה כולו תורה, כמו שאמרו במדרשים שיש בו הארה מקבלת התורה. ובאמת באלה הימים מפסח עד שבועות נמשכו בני ישראל אחריו יתברך עד שזכו לקבלת התורה, לכן וודאי נשאר רשימה באלה ימי הספירה. וכתיב (דברים י, כ) 'את ה' אלקיך תירא אותו תעבוד ובו תדבק ובשמו תשבע'. והוא רמז לאלה הימים, כי בפסח שיצאנו ממצרים להיות עבדי ה' - בחינת 'אותו תעבוד', דכתיב (שמות יג, ה) 'ועבדת את העבודה הזאת בחודש הזה'. ואמרו, שאין לך עבודה אחרת אלא זו הוא רמז להשבתת שאור. 'ובו תדבק' - הוא ימי הספירה, כמו שאמרו ז"ל 'ואיך אפשר לדבוק בשכינה אש אוכלה אלא הדבק במידותיו', וימים אלו הם לתקן המדות. 'ובשמו תשבע' - הוא חג השבועות. אורייתא כולא שמא דקוב"ה, והוא הכח של התורה שמסייע לעובדי ה', כמו שנאמר (משלי יח, י) 'מגדל עוז שם ה' בו ירוץ צדיק'".









#### השוכן איתם

אחד מגדולי ישראל יצא בעיצומו שם יום השבת לרחוב והנה הוא רואה בחור אחד שעד לא מכבר היה בחור כשר, ולגודל הצער נמשך הבחור אחר חברים רעים, עד שפרק לגמרי עול תורה ומצוות רח"ל וישב בעיצומו של יום השבת עם חבריו ברחובה של עיר ועישן סיגריות, אותו גדול, מתוך שהכירו לאותו בחור, ניגש אליו ולאחר שברכו בברכת שבת שלום, אמר לו, דע לך כי בשמים יתבעו אותך על הביטול תורה שאתה עושה בזמן זה! הבחור צחק ואמר: רבי, אולי אינך רואה טוב, אני מעשן בשבת, אז אתה מדבר אתי על ביטול תורה?! ענה לו הרב, אמנם רואה אני היטב לצערי, אבל דע לך שמלבד חילול שבת בפרהסיא, ידונו אותך גם על הביטול תורה על הזמן הזה! הדברים נכנסו לליבו של הבחור ולא הניחוהו עד שחזר למוטב.

יוכן יעשה לאוהל מועד השוכן איתם בתור טומאותם', מפרש רש"י: 'אף על פי שהם טמאים שכינה ביניהם', ודבר זה חיזוק הוא עבור כל אחד מישראל, כי דרכו של היצר היא לפתות את האדם לדבר עבירה, ואח"כ הוא משכנע אותו שהקב"ה אינו חפץ בו עוד ח"ו, וזהו שקר גדול, כי הקב"ה נמצא תמיד עם כל יהודי בכל מקום שיהיה, גם אם ח"ו נפל למקומות הכי שפלים, עליו לדעת שהקב"ה נמצא אתו שם, וזה מה שאומר לנו רש"י הקדוש: 'אף על פי שהם טמאים שכינה ביניהם'.

אמנם ההרגשה שכביכול הקב"ה אינו נמצא אתי. נגרמת עקב המסכים. כי כל עבירה שאדם עובר יוצרת מסכים - מחיצות. המבדילים בינו ובין הקב"ה, ולכן הוא מרגיש וחושב כי הוא מרוחק, הוא חושב שהוא מגורש מבית המלך, אבל אין זה נכון, כי ישראל נקראים 'בנים', כמש"כ 'בנים אתם לד' אלוקיכם', ואבא לעולם אינו מגרש את בנו אף אם הוא חטא כלפיו. וברגע שיהודי חוזר בתשובה מסתלקים המסכים - המחיצות, ואז יראה שהקשר עם הבורא הוא נצחי ולעולם אינו מתנתק, גם לא

'בתור טומאותם'. (טפ"י מיב התורה-אחרי)

הנה. בפרשה זו מפרטת התורה כל איסורי עריות, ולפלא הוא שדוקא אלו המקראות קוראים אנו ביום המקודש ביותר הוא 'יום הכיפורים', ותמיה זו מתעורר בכל אדם בבואו לעת הקריאה הזאת, על מה ולמה קבעו קריאה זו המיועדת לשעה שהאדם הוא במדריגה פחותה מאוד ומתאוה לחטאים גרוטים ופחותים בו בשעה שהאדם נמצא בשיא מעלתו. אחר שהתוודה על חטאיו כמה וכמה פעמים, ואחר שזיכך את עצמו בצום ובבכי על חטאיו. ואינו חפץ מעתה כי אם לחזות בנועם ה'. דוקא בזו השעה באים ומעוררים אותו על ענינים השייכים להפחותים שבעם, והלוא מן הראוי היה לקבוע בזו השעה את הקריאה במקראות המעוררים את האדם להחזיק מעמד במצבו הנוכחי ליראה ולאהבה את בוראו ולהיות שמח בחלקו שזכה להיות מעובדי מלכו של עולם ולא להזכירו דברים פחותים שהמה מחוץ לאותה בחינה ומעלה של יום הכיפורים.

ואפשר כי להורות הוא בא אל האדם המתעורר בתשובה, שעל אף שלעת עתה מתמרמר הוא מאוד על עוונותיו, ואור קדושת היום גורם שהחטא בזוי ומשוקץ אצלו, ונדמה לו ששוב לא ישוב לכסלה, עליו לדעת כי ברבות הימים יכולים להתעורר בו שוב רצונות שליליים ובלתי רצויים, ועל כו כבר מעכשיו עליו לקבל עול מלכות שמים לבל יסוג אחור גם בזמנים הקשים בעת אשר יתעלל בו היצר ויבקש להמיתו ע"י החטאים. כי אם לא יידע האדם בעת תשובתו על הזמנים הקשים שעלולים לבוא עליו אפשר שאין תשובתו חשובה, שהרי אפשר שכל התעוררותו הוא מחמת עמדו בשעה של התעלות, אך לאמיתו של דבר אינו חפץ לקבל עליו עול מלכות שמים בכל מצב. ואף שמפרש בפיו שמקבל עליו קבלה גמורה לבל ישוב לכסלה, אפשר שאילו היה זוכר את מעמדו בשעת נסיון לא היה מקבל זאת על עצמו, ועל כן מזכירים לו לאדם שישנם עוד בחינות ומצבים ולא כל העתים שווים, ואם חפץ הוא בתשובה כדבעי מוטל עליו לקבל שבכל מצב שהוא לא יסוג מרצונו של הקב"ה.

מאידר חפצים בכר לחזק את האדם כשמזכירים לפניו הבחינות הפחותות. כי בזו השעה מאחר שהינו נמצא בזמן של עליה יתעורר תמיהה בליבו, כי מי הוא זה אשר יתאוה לעבור על החמורות האלו? האיר יתכן שיבוא האדם לידי דיוטא תחתונה כזו? ויתכן שגם יתעורר בו התמיה לשם מה היתה התורה צריכה להזהיר על כך? כפי שיכול כל אדם לראות שבעמדו בזמני עליה מתעורר בו התמיה איך יתכן שיבוא לידי נסיון בעניני קטנות, ואז יתעוררו אצלו זכרונות מימי קדם את הפעמים בהם היה הוא עצמו בבחינה של קטנות וגם על ראשו עברו כמה וכמה נסיונות אשר לעת עתה אינו יודע האיך עלתה על דעתו לנטות מרצון העליון, ובזו השעה יווכח כי כל אלו הנסיונות אינם ענין של ממשות, ואינם כי אם מזימות היצר המגדיל את דמיונו של האדם כאילו יש ממשות בפיתויו. ועל כו לעת עתה כשאין מנסים אותו מן השמים מניחים אותו להכיר שלא היה באלו הנסיונות כי אם הבל ורעת רוח, ומכאן יקבל חיזוק גם על להבא כי מעתה שוב לא יתפעל כשיעורר היצר בקרבו שוב את הרוח שטות, ויהיה אותה שעה סימן לדרכו הלאה, כי גם כשיפול שוב לקטנות ויצטרך להתמודד שוב עם נסיונות קשים ומרים יזכיר לו את אותו הרגעים אשר בהם הסיק במחשבתו כי אין באלו הפיתויים שום ממשות, ותועיל לו מסקנא זו לבטל את התפעלותו מהדמיונות הכוזבות עד אשר יעבור זעם

AGADA.

טיב

ההודעות

Met 9

שברבות הימים יבוא היום שבו יעמידו אותו בכור המבחן ויפול בקטנות המוחין, ועל כן כבר לעת עתה בעודו בעידן של גדלות מוטל עליו להתקין לו עצה ומבוא לחלץ את עצמו מיום זעם. ע"י שיתבונו בגנות הרעות ובאפסיותם, ואז גם כשיבוא לעת נסיון תהיה לו אחיזה מימיו הטובים אשר בהם כבר הסיק לעצמו כי אין בפתויים אלו שום תוקף ומשמעות ועל ידי זה יזכה להיחלץ מן המיצר. גם כשנמצא האדם בעת קטנות ולא זכה עדיין לבחינת גדלות, ועדיין אינו יודע שקושי הנסיון הוא הבל וריק, עליו לדעת שהנסיון היא רק לשעה, וגם ידיעה זו בכוחה לחזקו בעת צר.

כדברים האלו דרש הרה"ק מקאברין זי"ע על מאמר הכתוב (שמות טז, ו) 'ערב וידעתם כי ה' הוציא אתכם מארץ מצרים, ובוקר וראיתם את כבוד , המוחין, שהאדם הוא בבחינת ערב היינו שהוא בקטנות המוחין, וכתוצאה מכך נתבצר לו להיצר מקום בלבו לפתותו לעבור את פי השם. ונדמה לו להאדם כי לא יוכל לו ליצרו, אז העצה היא 'וידעתם כי ה' הוציא אתכם מארץ מצרים' כלומר אל יפול לבבו לחשוב כי לא יוכל לו. כי כבר היה לעולמים שהיינו משועבדים לפרעה במצרים ונדמה היה כי לא תהיה לנו תקומה נגדו, כפי הידוע שמכח הכשפים שלהם לא היה ביכולת שום אדם לברוח משם. ולא עלה על דעת שום אדם שברבות הימים יסור צילם של המצריים ויווכח לעין כל שאין ממשות בקליפת הטומאה שלהם, אך הקב"ה ברוב רחמיו הראה לבסוף כי אין ממשות לתוקפה של אותה קליפה, וכשהגיע הקץ נתבטלו כל הרוחות הזרות וזכו ישראל לפדות ורווחה. וכמו כן מוטל על האדם לדעת שכאז כן עתה, ואם נדמה לו שיש ממשות באלו הרוחות המעוררים בו נסיוו להרע. לא יפול ברוחו לחשוב מחשבות כי לא יוכל לו להיצר מאחר שאינו רואה מוצא להרוח הדולג אחריו. ועליו לדעת כי לאמיתו של דבר אין שום ממשות בהם, ואינם אלא לשעה כדי לנסותו, ועל כן כל שעליו לעשות הוא להחזיק מעמד עד אשר ירחמו עליו מן השמים, ואז יווכח שלא היה זה כי אם דמיוו בעלמא.

אלו הדברים צריכים לשמש כנקודת אור גם בכל ימות השנה, לפעמים

נמצא האדם בזמני עליה ואז עליו לדעת שאי אפשר לדעת מה יולד

יום, ועל אף שלעת עתה נדמה לו שלעולם לא יבוא לידי תקלה, אפשר

כמו כן כשהאדם הוא בזמן של עליה בחינת 'בוקר' ואז כשדעתו בהיר ומכיר כי אין ממשות באלו הרוחות שמעורר היצר, אז 'וראיתם את כבוד ה" כלומר אז מוטל עליו לדעת שאסור לו להאמין בעצמו עד יום מותו, כי כל זאת אינו אלא בחינת כבוד ה' היינו חסדי המקום ברוך הוא, שהגין עליו ממזימת היצר, אך יידע שהינו נמצא בעולם חומרי ויתכן מאוד שברבות הימים יפול גם הוא לבחינות של קטנות ויתעורר גם בו נסיון קשה מרוחות היצר, ועל כן מוטל עליו כבר בזו השעה להכיר במזימותיו של היצר, וכבר מראש יתבונן במהותם שאינם כי אם הבל ורעת רוח, ובזאת תהיה לו תקומה ברגעיו הקשים, כי גם אם יתאוה אז להרע תהיה לו ידיעה זו למשיב נפש. ועל ידי זה יתחזק עד יעבור זעם.

השי"ת יהיה בעזרינו שלא נכשל ע"י מזימותיו של היצר, ונזכה ללכת בתום בדרכי השי"ת.

ניתן לשפוע את שיחותיו של פורנו ורבנו שליט"א בפספר פיוחד וישיר לשיחות בלשון הקודש: 2951320-073 לשיחות באידיש: 073-2951321

זפני קבלת קהל בבית פורנו ורבנו שליט"א אך ורק בתא קולי שפספרו 052-7168366





# POMONA ENTERPRISES CORP.

Custom Home Builders 845-354-0018

www.POMONAENTERPRISES.com







YOUR LOGO HERE

# ROCKLAND TRANSFERS CAR SERVICE



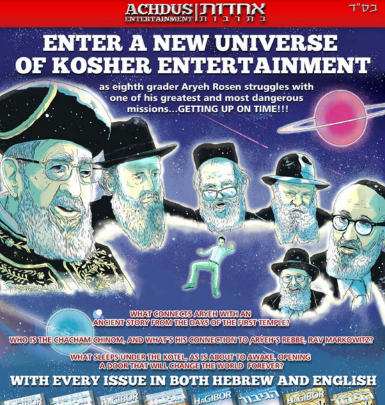
- Airport car service (departures and arrivals)
- ♦ City to City
- Per Hour Hire
- School (out-of-town)
   Drop-off and Pick-up
- Reliable and Safe
- Fixed Rates
- No Added Fees
- Credit Cards Accepted







Reserve Online
www.RocklandTransfers.com
Call / Text
(845) 288-8888



WWW.ACHDUTENT.COM

בסייד

#### Ramapost offers a weekly printed subscription to the following Divrei Torah:

Please fill out the online form at RAMAPOST.COM/SUBSCRIBE-DIVREI-TORAH to subscribe. We ask that your free printed divrei torah be picked up every Friday at our Monsey (Rt 59) or Wesely Hills/Pomona location.













Ram HaTorah

Compilation of Divrei Torah (English & Hebrew) Ramapost.com/ ram-hatorah

**SEE BELOW** 

Meoros Hatzadikkim

Dvar Torah & Weekly Yahrzeits (English)

Ramapost.com/ meoros-hatzadikkim

Hitkashrut (Hebrew)

Sichat Hashavua (Hebrew)

Ohr Chaim (Hebrew)

**Torah Wellsprings** R' Elimelech Biderman (English \ Yiddish)





















TIV HAKEHILA - SHVILEI PINCHAS - AREIVIM - MIZMOR L'DOVID - PENINIM - KINDER TORAH - PARSHA PSHETEL - RAV BRAZIL

RAM HATORAH is a free weekly compilation of divrei torah that is organzied, printed and distributed by Ramapost to hundreds of readers. You can view/download past and present edtions at













טיב הקהילה • שבילי פנחס • דברי חיזוק והתעוררות • חוט של חסד • המברך • דברי שי"ח

FOR MORE INFORMATION PLEASE CONTACT MITZVOS@RAMAPOST.COM





בסייד - כט' ניסן תשע"ט - 4 מאי 2019 · מאנסי: הדלקת נרות - 7:37 · מוציש"ק - 8:42 · מאנסי:



דברי תורה מודפסים ומופצים על ידי ראמַפּוֹסט

